
 

 

 Témavezetői vélemény Szolnoki Zsolt munkásságáról 

 Szolnoki Zsolt 2009–2012 között végezte levelező képzésben a magyar BA és angol minor 

szakot a Miskolci Egyetemen. Ekkor ismertem meg széleskörű érdeklődését és 

tájékozódását, és ekkor kezdtem el vele együtt dolgozni választott tudományos témáján. 

Szakdolgozatát nálam írta Pázmány Péter haragjai címmel. A mesterképzést a Bécsi 

Egyetemen végezte, majd ennek befejeztével visszatért a Miskolci Egyetemre, ahol is 2016-

ban felvételt nyert az Irodalomtudományi Doktori Iskolába.  

 Az én vezetésemmel kezdte meg a kutatómunkát a magyar nyelvű jezsuitaellenes irodalom 

témájában. Első vizsgált szövege a Jezsuita péterek titkai volt, disszertációtémája ennek 

feldolgozásából nőtte ki magát az antijezsuita irodalom szélesebb problémakörének 

vizsgálatáig. A doktori képzés évei alatt megfelelően haladt a disszertáció fejezeteivel. Nagy 

munkabírása mellett szembetűnő volt a gyors észjárása és az önálló munkára való képessége 

is. Doktori hallgatói jogviszonya alatt több konferencián szerepelt sikerrel, részt vett az MTA 

Irodalomtudományi Intézet mesterkurzusán, tagja volt a Pro Scientia társaságnak, és a 

legkülönfélébb tudományszervezési (pl. konferenciaszervezés) munkában számítani lehetett 

rá. Megfelelő időben sikerrel tette le a komplex vizsgát, és szerzett abszolutóriumot.  

 A doktori ösztöndíjas évek után azonban sajnálatosan hosszabb szünet következett. Ebben 

egyfelől nagy szerepe volt a koronavírus-járványnak, de minden bizonnyal a jelölt 

magánéletének is. Sokan ilyenkor, a tudományos pályától, annak lehetőségétől elsodródva 

végképp feladják a disszertációkészítés folyamatát. Szolnoki Zsolt azonban nem így tett. 

Ugyan a konzultációk megritkultak, és a munkatempó is lassabb lett, a Doktori Tanács és 

különösen a doktori iskola vezetője, Prof. Kecskeméti Gábor támogató hozzáállásának 

köszönhetően a jelölt haladékot kapott a dolgozat befejezésére. Szolnoki Zsolt szívós, 

sokszor teljesen önállóan elvégzett munkával végül összeállította és befejezte a disszertációt, 

és bár az utolsó pillanatban adta le, megkapta a lehetőséget, hogy az évek kitartó munkájával 

kiérlelt opusz a fokozatszerzési eljárásban megmérettessék. A dolgozat, meggyőződésem 

szerint, koncepciójában kiérlelt, és számos újdonságot, jól hasznosítható megfigyelést, 

elemzést tartalmaz. Árulkodik a jelölt széleskörű szakmai tájékozódásáról, nyelvtudásáról, 

a filológiai és interpretációs eljárásainak alapos voltáról. Tartalmi és formai tekintetben is 

megfelel a doktori iskola által támasztott követelményeknek. Nyilvános vitára bocsátását 

messzemenőkig támogatom. 

  

 Miskolc, 2023. augusztus 29. 

        ........................................ 

         Tasi Réka 



 

 

 

 

DOKTORI (PhD) ÉRTEKEZÉS 

 

 

 

 

Szolnoki Zsolt 

 

A jezsuitaellenesség református identitásalakulásra gyakorolt 

hatása a 17. századi Felső-Magyarországon  

 

 

Témavezető: Dr. Tasi Réka 

A doktori iskola vezetője: Prof. Dr. Kecskeméti Gábor 

 

 

Miskolci Egyetem Bölcsészettudományi Kar 

Irodalomtudományi Doktori Iskola 

Klasszikus szövegtudomány 

 

Miskolc 

2023 

  



 

 

 TARTALOMJEGYZÉK 

BEVEZETÉS ....................................................................................................................................................... 1 
1. VIZSGÁLATI KERETEK ................................................................................................................................ 7 

1.1. A nemzetközi jezsuitaellenes argumentálás főbb irányai .............................................................. 7 
1.2. A magyar kora újkori konfesszionalizáció irodalomtörténeti nézőpontja ................................. 16 
1.3. Jezsuitaellenesség és magyar református konfesszionalizáció metszéspontjai ........................... 23 

1.3.1. Nagyszombat/Ungvár (1615), Kassa (1657) és Sárospatak (1663) ............................................. 24 
2. KECSKEMÉTI C. JÁNOS TEOLÓGIAI JEZSUITAELLENESSÉGE .................................................................. 34 

2.1. Kecskeméti C. János ungvári jezsuitaellenes szövegegyüttese .................................................... 39 
2.1.1. Egy jezsuitaellenes iratfordítás: Fides Iesv et Iesvitarvm ........................................................... 41 

2.1.1.1. A magyar fordítás 1610-es latin forrása a konfesszionalizáció szolgálatában ...................... 47 
2.1.2. Az Az papistak közöt es mi közöttünk… című polemikus prédikációk ...................................... 57 

2.1.2.1. A kötet kettős tagolása, konfesszionalizációs vetületei ........................................................... 57 
2.1.2.2. Az „igaz vallású keresztyén” csoporttudatának kialakítása .................................................. 65 
2.1.2.3. Antikrisztológia, egzegézis és református identitásképzés ..................................................... 73 

2.1.3. Catholicvs reformatvs-fordítás és Felelet Pázmány Péternek ..................................................... 89 
2.1.3.1. A Catholicvs reformatvs vitamódszere ................................................................................... 90 
2.1.3.2. A Felelet mint a pázmányi egzegézis kritikája ........................................................................ 95 

2.2. Az ungvári szövegegyüttest megképző jellegzetességek ............................................................. 113 
2.2.1. Szövegátemelések ...................................................................................................................... 113 

2.2.1.1. Egy extrém példa: a hetedik úrvacsora-prédikáció .............................................................. 115 
2.2.2. Az iratok jezsuitaellenességének apokaliptikus kontextusa ....................................................... 120 

3. ALVINCZI PÉTER DEFENSIÓJÁNAK POLITIKAI JEZSUITAELLENESSÉGE ............................................... 136 
3.1. A Defensióban közvetített jezsuita kép ........................................................................................ 139 

3.1.1. A hazugság mint primér jezsuitaellenes argumentum ............................................................... 142 
3.1.1.1. Kazuisztika, ekvivokáció, mentális rezerváció és „valószínű” ............................................. 147 
3.1.1.2. Hazug testből hazug szó: az állatok szerepe a Defensióban ................................................ 164 

3.2. A Defensio egyik latin forrása: Aphorismi doctrinae iesvitarvm ................................................. 172 
3.2.1. Az 1608-as regensburgi birodalmi gyűlés jelentősége ............................................................... 173 
3.2.2. A nyomtatvány részletei és a konfesszionalizáció vélhető nyomai a Defensióban .................... 175 

4. EGY SZATIRIKUS JEZSUITAELLENES IRAT: JESVITA PATEREK TITKAI .................................................... 190 
4.1. A Jesvita paterek titkai latin forrásának szerzőségi kérdései ...................................................... 191 
4.2. Javaslat a Jesvita paterek titkai ismeretlen magyar fordítójának személyére ........................... 198 

4.2.1. A fordítás helyszíne: Várad vagy Kassa? .................................................................................. 198 
4.2.2. Czeglédi P. István mint fordító? ................................................................................................ 202 

4.3. Jesvita paterek titkai, a szatirikus dialógus .................................................................................. 204 
4.3.1. Egy lehetséges kora újkori minta: Satyre Ménippée .................................................................. 205 

4.3.1.1. Szatíra, menipposzi szatíra meghatározása és jezsuiták a kiadványban .............................. 207 
4.3.2. A szatíra működtetése a Jesvita paterek titkaiban ..................................................................... 209 

4.3.2.1. Paretextusok és szatíra – címlapok tanulsága ..................................................................... 209 
4.3.2.2. A dialógus alaphelyzete ........................................................................................................ 217 
4.3.2.3. A hagiográfia szatírája: „kétfelé sántikáló” Ignác, variációk az „ab igne”-témára........... 222 
4.3.2.4. A kiadvány jezsuitaellenes argumentumai ........................................................................... 228 

4.4. A Jesvita paterek titkai feltételezett konfesszionalizációs hatása ................................................ 253 
5. PÁR APRÓ ÉSZREVÉTEL CZEGLÉDI P. ISTVÁN EGY VERES TROMFOSDIJÁHOZ ...................................... 255 

5.1. Egy megjegyzés a nyomtatvány szerkezetéről ............................................................................ 256 
5.2. Egy lehetséges latin forrás: Jubileum, sive speculum iesuiticum ................................................ 258 

ÖSSZEGZÉS ................................................................................................................................................... 264 
FELHASZNÁLT IRODALOM ............................................................................................................................ 273 
MELLÉKLETEK ............................................................................................................................................. 293 
SUMMARY ..................................................................................................................................................... 306 
 



1 

BEVEZETÉS 

A 17. század első évtizedeit felölelő időszak a magyarországi polemikus irodalom egyik 

fontos állomása: ekkor váltak a 16. századot jellemző belső protestáns hitvitáknál 

fontosabbakká a katolikus–protestáns hitviták.1 Ez a vitákban érzékelhető hangsúlyeltolódás 

egybeesik és nagyban összefügg a jezsuiták magyar területeken felerősödő, katolikus 

megújulást, restaurációt elősegítő tevékenységével, majd a végül sikeres, hosszú távra 

történő berendezkedésével. Viktor Naumann szerint a jezsuitaellenesség erősen 

történelemfüggő, így bizonyos korszakokban határozottabban jelentkezik.2 E 

jezsuitaellenességet, még pontosabban jezsuitaellenes polémiát Ursula Paintner 2011-es 

monográfiájában, annak Forschungsüberblick című fejezetében a konfesszionalizációs 

folyamatok egyik elemét adó felekezeti polémiák tükrében értelmezi.3 

Tudomásom szerint a 17. századi magyar jezsuitaellenes nyomtatványokról és 

jezsuitaellenes argumentációról összefoglaló jellegű írás még nem készült,4 

disszertációmban ezért ezzel szeretnék foglalkozni. Munkámban azt vizsgálom, hogy mi 

módon érhető tetten a választott szövegekben a jezsuitaellenesség, s hogy ez a 

jezsuitaellenesség mint jelenség miként funkcionál egyfajta katalizátorként is a protestáns, 

de főleg a református tudatalakulás folyamatában. Kutatásom kizárólag a kora újkori Felső-

Magyarországra koncentrál, tehát vizsgálataim nem terjednek ki az Erdélyi Fejedelemségre, 

ahol a katolicizmus háttérbe szorulása és a jezsuiták többszöri kitiltása jócskán 

megnehezítette a Jézus Társasága tevékenységét.5 A vizsgálat kezdőpontjául a jezsuita 

rendnek a Magyar Királyság területein a 17. század első évtizedeire tehető tartós 

megtelepedése, végpontjául pedig a gyászévtizedet megelőző 1660-as évtized szolgál. Ez 

utóbbi mint a 17. század utolsó nagy hitvitázói korszaka, a katolicizmus felülkerekedése 

                                                 
1 HELTAI János, „A nyomtatott vallási vitairatok Magyarországon a 17. század első felében (1601–1655)”, in 

„Tenger az igaz hitrül való egyenetlenségek vitatásának eláradott özöne...”: Tanulmányok XVI–XIX. századi 

hitvitáinkról, szerk. HELTAI János és TASI Réka, 115–174 (Miskolc: ME BTK Régi Magyar Irodalomtörténeti 

Tanszék, 2005), 115. 
2 Viktor NAUMANN, Der Jesuitismus: eine kritische Würdigung der Grundsätze, Verfassung und geistigen 

Entwicklung der Gesellschaft Jesu, mit besonderer Beziehung auf die wissenschaftlichen Kämpfe und auf die 

Darstellung von antijesuitischer Seite: nebst einem literarhistorischen Anhang, Die antijesuitische Literatur 

von der Gründung des Ordens bis auf unsere Zeit (Regensburg: G. J. Manz, 1905), 3. 
3 Ursula PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”: Antijesuitische Publizistik im deutschsprachigen Raum 

(1555–1618), Chloe: Beihefte zum Daphnis 44 (Amszterdam–New York: Rodopi, 2011), 11–32. 
4 Kutatásom nem terjed ki a röplapokra és a kéziratban terjesztett munkákra. A kéziratos terjesztésre Pesti 

Brigitta forrásközlése szolgáltat egy példát: PESTI Brigitta, „Jesuitai practica és A Pápistai Római Vallás: 

Medgyesi Pál egy kötetéhez hozzáfűzött, kéziratos antijezsuitikák”, Lymbus: Magyarságtudományi 

forrásközlemények, 2006, 9–29. 
5 MOLNÁR Antal, Lehetetlen küldetés?: Jezsuiták Erdélyben és Felső-Magyarországon a 16–17. században, 

TDI Könyvek 8 (Budapest: L’Harmattan–ELTE Történelemtudományok Doktori Iskola, 2009), 195–211. 



2 

 

elleni végső jelentős küzdelem ideje is ezen a területen. A vizsgálat elméleti kereteit a 

nemzetközi jezsuitaellenes argumentáció irányainak, módozatainak és a magyar irodalmi, 

irodalomtörténeti konfesszionalizációs kutatás alapvonalainak bemutatása adja. Munkám 

folyamán mindezzel kapcsolatban azt tapasztaltam, hogy a 17. századi jezsuitaellenességnek 

a magyar protestáns, főként református önmeghatározásra gyakorolt hatásaira a nemzetközi 

eredmények csak részben képesek választ adni. A disszertáció szakirodalmat áttekintő első 

fejezetében ezért igyekszem a jezsuitaellenesség és református konfesszionalizáció olyan 

„metszéspontjaira”, „ütközőpontjaira” fókuszálni, melyeken a nemzetközi folyamatoktól 

helyenként eltérő jelenségek mutathatók meg. 

Disszertációm szövegelemző részében elsőként Kecskeméti C. János 

munkásságának ungvári időszakát (1617–1620) vizsgálom négy nyomtatványának 

segítségével: a latin Fides Iesv et Iesvitarum általa készített magyar fordításával és ehhez 

kötődően annak magyar vonatkozású, 1610-es latin forrásával,6 majd az Az papistak közöt 

es mi közöttünk, vetelkedesre vettetet, harom fö articulusokról... című polemikus prédikációs 

kötetével,7 valamint Pázmány Péter Kalauzának8 tizenharmadik könyvére adott Feleletével9 

és Catholicvs reformatvs című másik fordításával.10 E négy irat különböző mélységű 

elemzései után kerítek sort további három nyomtatvány, az eredetileg latin nyelvű és 

anonim, a szakirodalom által Alvinczi Péter munkájaként számon tartott Defensio című 

politikai röpirat,11 majd a szintén névtelen, 1657-ben kiadott Jesvita paterek titkai című 

                                                 
6 KECSKEMÉTI C. János, Fides Iesv et Iesvitarvm. Az az: Az mi Urunk Iesvs tudomanyanak az Iesuitak 

tudomanyaval valo öszve vetése, mely Donatus Visartus altal az szent irasbol, Paterek és Iesuitak könyveiből 

szedegettetet, es az hitnek bizonyos agaira rendeltetet. Ismet: az papistaknak esküveseknek formáia, mely be 

foglallya az Pápa tudomanyanak fö fö tzikkölit, ugyan azon Trivoniai Donatus Visartus altal valo meg 

csafolassal egyetemben ([Bártfa]: [Klöss], 1619) – RMNy 1171; a fordítás alapjául szolgáló latin szöveg: Fides 

Iesv et Iesvitarvm. Hoc est, collatio doctrinae domini nostri Iesv, cum doctrina Iesuitarum […] Ivramentvm 

papisticvm, continens capita Pontificae Religionis […] per Donatum Wisartum Triuonensem (Oppenheim: 

Hyeronimus Galler, 1610) – mivel a disszertációban több latin kiadás szerkezetének összehasonlító vizsgálata 

történik majd, ezért a továbbiakban Fides Iesv et Iesvitarvm…(1610). 
7 KECSKEMÉTI C. János, Az papistak közöt es mi közöttünk, vetelkedesre vettetet, harom fö Articulusokról. Az 

keresztségröl. Az Ur Vaczorajáról, és az Antichristusról való Praedikátiok. Irattátanak és praedikaltáttanak 

Vngvárat, Anno 1619 ([Bártfa]: [Jakob Klöss jun.], 1622) – RMNy 1256. 
8 PÁZMÁNY Péter, Isteni igazsagra vezerleo kalauz (Pozsony, 1613) – RMNy 1059. 
9 KECSKEMÉTI C. János, Pazmany Peter Kalavzzanak, tizen harmadik könyvéra való Felelet. Mellyet irt: De 

invocatione sanctorum: az szenteknek segitsegöl valo hivásokról, és esedezésekröl (Bártfa: Jakob Klöss jun., 

1622) – RMNy 1257. 
10 KECSKEMÉTI C. János, Catholicvs reformatvs, az az egynehány vetelködes ala vettetet hitnek agazatinak 

magyarázattya, mely megmutattya, az igaz Kereztyen Anyaszentegyháznak menijben egyeznie köllyön, az 

Romai Anyaszentegyházzal, menijben tüle külömbözni, és menijben soha véle nem eggyezni ([Kassa]: [Festus], 

1620) – RMNy 1214A. 
11 ALVINCZI Péter, Qverelarvm inclyti Regni Hungariae aduersus corruptelas jesuiticas Augustae 

Windelicorum recusas defensio, cum enormium calumniarum in personam sereniß. principis dn. dn. Gabrielis 

Bethlen, famosis aliquot libellis per Germaniam publicatis iactatarum, in Mantißis refutatione, 1620 – RMK 

III 6116 – továbbiakban röv. Defensio; Alvinczi munkájának rendelkezésre álló magyar fordítását is 

 



3 

 

szatirikus dialógusfordítás,12 s végül a Czeglédi P. István neve alá sorolt, egyébként szintén 

anonim Egy veres tromfosdit iádtzo sandal barátomnak… című vitairat vizsgálatára.13 A 

kiadványokkal kapcsolatban fontos tudatosítani, hogy közülük a Fides Iesv et Iesvitarvm, a 

Catholicvs reformatvs és a Jesvita paterek titkai nem önálló munkák, hanem fordítások. 

Forrásaik a nemzetközi polemikus és jezsuitaellenes irodalom rendkívül népszerű, számos 

kiadást megért nyomtatványai.14 A nemzetközi szakirodalom nyomán az RMNy a Fides Iesv 

et Iesvitarvmot és a Jesvita paterek titkait jezsuitaellenes iratnak minősíti.15 A Catholicvs 

reformatvs ezzel szemben általánosságban támadja a „pápisták” hittételeit.16 A Catholicvs 

reformatvs eredeti angol szövegét William Perkins készítette A Reformed Catholike címen 

1597-ben; magyarra az 1598-as második kiadásnak egy 1601-es hanaui, latin szövegét 

ültették át.17 A Fides Iesv et Iesvitarvm és a Jesvita paterek titkai eredetijének szerzősége 

bizonytalan,18 a magyar fordítások esetében pedig csak a Fides Iesv et Iesvitarvménak és 

Catholicvs reformatvsénak elkészítője ismert: Kecskeméti C. János. A fennmaradó 

kiadványok formai és műfaji tekintetben vegyes képet mutatnak, ráadásul a Fides Iesv et 

Iesvitarvmmal és Jesvita paterek titkaival ellentétben egyiket sem antijezsuita iratként tartja 

számon a szakirodalom. Elemzésük azonban azért lehet indokolt, mert mindegyiket 

határozott, ám bizonyos tekintetben eltérő jezsuitaellenesség jellemez: míg Kecskeméti C. 

prédikációs kötetét és Feleletét teológiai indíttatású, addig az ezekkel az iratokkal szinte egy 

időben kibocsátott Defensiót már politikai alapú. A jezsuiták kigúnyolására nagy hangsúlyt 

                                                 
használom: ALVINCZI Péter, „A nemes Magyarország panaszainak megoltalmazása a bécsi jezsuiták 

ellentmondó hamisságaival szemben, azoknak a mód nélküli rágalmaknak a toldalékokban való cáfolatával, 

amelyekkel a felséges fejedelem, Bethlen Gábor személyét vádolják néhány, Németországban kiadott, 

gyalázatos könyvecskében”, in Alvinczi Péter: Magyarország panaszainak megoltalmazása és válogatás 

prédikációiból, leveleiből, vál., szerk., jegyz., utószó és ford. HELTAI János, Bibliotheca Historica, 9–91 

(Budapest: Európa Könyvkiadó, 1989). 
12 Jesvita paterek titkai, a’ magok irásiból ki-szedegettettek, a’ mellyekben tanitnak az Ignatius Loyola 

eredetiröl és mennyei szenté változtatásáról, a’ jesuiták tudományiról, ugymint a’ vak engedelmességröl, a’ 

pápának a’ királyok és fejedelmek személyin és méltoságán valo hatalmárol, a’ fogadásnak bé-tellyesitéséröl, 

a’ gyónásnak titokban tartásáról, a’ feleletben valo tétovázásról, etc. Magyarul ki-bocsattattak a jelen valo és 

következendö idöbéli embereknek nagyob tanuságokért. Ezek mellé adatott a’ pápisták méltatlan üldözése a’ 

vallásért. (Magnovárdia, 1657) – RMNy 2746. A Jesvita paterek titkai kiadása kolligátumban maradt fenn a 

mindeddig bizonytalan szerzőségű a Papistak meltatlan üldözese a’ vallasert c. vitairattal. A Papistak... ezen 

kiadása – az apróbb helyesírási változtatásokon kívül – megegyezik a szintén váradi, 1643-as első edícióval. 

A kolligátum darabjait még Szabó Károly vette fel két szám alatt: RMK I 926 + RMK I 927 = RMNy 2746. 
13[CZEGLÉDI István], Egy veres tromfosdit iádtzó sandal barátomnak, játék el vesztéseért valo meg-

piricskeltetése ([Kassa]: [Türsch], 1666) – RMNy 3279. 
14 RMNy 1214A; RMNy 1171; RMNy 2746. 
15 RMNY 1171; RMNy 2746. 
16 RMNy 1214A. 
17 BARICZ Ágnes, „Suri Orvos Mihály Catholicus reformatus-fordítása”, Erdélyi Múzeum, 2 (2011): 23–42, 

23; az RMNy még csak az 1598-as kiadást ismerte: RMNy 1214A. 
18 A latin Fides Iesv et Iesvitarvm szerzőségéhez: VÁSÁRHELYI Judit, „Egy jezsuita-ellenes vitairat és magyar 

fordítója”, Országos Széchényi Könyvtár Évkönyve, 25 (1981): 253–271; PAINTNER, „Des Papsts neue 

Creatur”…, 163; a Jesvita paterek titkai c. fordítás szerzőségéhez: RMNy 2746. 



4 

 

fordító, szatírát hasznosító támadásoknak a feltérképezésére a Jesvita paterek titkai mellett 

Czeglédi P. István Egy veres tromfosdijának szövegelemzései vállalkoznak. Ez a 

jezsuitaellenes argumentálásban megfigyelhető változatosság nagyban meghatározza – a 

kronologikus elrendezésen túlmenően – a disszertáció szövegelemző egységének felépítését, 

kettős tagolását. E kettős tagolásnak megfelelően az RMNy által kifejezetten antijezsuita 

iratnak nevezett Fides Iesv et Iesvitravm, valamint az 1657-es Jesvita paterek titkai adják a 

disszertáció két alappillérét, melyek köré csoportosulnak a többi szövegek. E 

nyomtatványok olyan határozott fejlődési tendenciát mutatnak, mely kijelöli az elemzendő 

többi irat helyét a disszertációban. 

A Kecskeméti C.-életmű ungvári szakaszának vizsgálatával igyekszem tehát arra az 

elsősorban teológiai jellegű jezsuitaellenes argumentálásra rámutatni, mely mind a négy 

vizsgálni kívánt munkáját alapjaiban meghatározza. Ennek egyik összetevője a jezsuiták 

üdvözülést veszélyeztető tevékenységének apokaliptikus kontextusba helyezése. Ez a 

gondolat végeredményben mind a négy nyomtatvány legfőbb mondanivalója, 

kiindulópontja, mellyel még az eredetileg egyáltalán nem antijezsuita munkának készült 

Catholicvs reformatvs is jezsuitaellenes felhangot kap. Éppen ezért egyik célom, hogy 

Kecskeméti C. apokaliptikus színezetű jezsuitaellenes beszédmódját irodalmi szempontú 

szövegelemző munkám során bemutassam. Ezen túlmenően, főként prédikációs kötetének 

elemzésében, nagy hangsúlyt fektetek közösségalakító prédikátori megszólalásaira, mellyel 

a református konfesszionalizáció egy korai szakaszára kívánom ráirányítani a figyelmet. 

Célom továbbá, hogy a Kecskeméti C. János négy irata között meglévő, kiterjedt 

intertextuális hálót is bemutassam. Ez azért lehet figyelemre méltó, mert a szövegátemelések 

az egyik prédikációja esetében szinte a teljes prédikáció szövegét kiteszik. E prédikációt 

ezért egy külön alfejezetben vizsgálom. Az eddig leírtakra, továbbá a nyomtatványok közti 

gondolati és szövegi szinten is meglévő kapcsolatra alapozva feltételezem, hogy Kecskeméti 

C. vizsgált négy kiadványa az életművön belül egy zárt, határozott jezsuitaellenességet 

mutató szövegegyüttest alkothat. E feltételezés talán azért is megállhatja a helyét, mivel 

Kecskeméti C. nyomtatásban megjelent műveiben csupán életének és munkásságának 

általam vizsgált ungvári szakasza mutatja ennyire határozott jezsuitaellenességének a 

nyomait. Ezt a hipotézisemet a nyomtatványok keletkezési körülményeinek és Kecskeméti 

C. János ungvári prédikátori és hitvitázói tevékenységének, az iratok szövegelemzéseivel, 

ezen belül főként jezsuitaellenes megszólalásainak bemutatásával kívánom igazolni. 

Az irénizmus egyik hazai képviselőjének, Alvinczi Péternek Defensiója már nem 

teológiai, hanem politikai alapon támadja a jezsuitákat. Megjegyzendő, hogy a politikai 



5 

 

röpirat előzménye, a Qverela Hvngariae még általánosságban intéz támadást a katolikus 

klérus ellenében,19 s csak a szöveg utolsó harmadától válik (Pázmány Péter kapcsán) 

jezsuitaellenessé. A Defensio ezzel szemben rögtön a bevezető szakaszban olyan határozott 

jezsuitaellenességről tesz tanúbizonyságot, melynek egyik eszköze a nemzetközi 

jezsuitaellenes polémiában közhelyszámba menő antijezsuita argumentumok, toposzok és 

metaforák halmozása, azoknak bokorszerű alkalmazása. A mű egyértelmű szándéka a 

jezsuiták negatív jellemrajzának megkonstruálása; elsősorban az érzelemkeltés 

szolgálatában. A Defensio elemzése alkalmával elsődleges feladatomnak tekintem, hogy 

minderre rámutassak, továbbá egy lehetséges választ találjak arra, hogy a szöveg miért válik 

a Qverela Hvngariaéhez képest határozottan jezsuitaellenessé. 

A szatirikus, rendkívüli gazdagságú jezsuitaellenes argumentálás bemutatását a 

disszertáció második alappillérét képező Jesvita paterek titkaival, valamint a kutatás által 

Czeglédi P. Istvánhoz kötött Egy veres tromfosdival kívánom végezni. A Jesvita paterek 

titkait az RMNy református vitairatként, szatirikus jezsuitaellenes dialógusként definiálja.20 

Ennek megfelelően a kiadvány előszava – a címlapon felsorolt állítólagos jezsuita titkok és 

tudományok bemutatásán keresztül – az egész rend leleplezését ígéri. A szatíra működtetése 

szempontjából nem elhanyagolható e kiemelten fontos jezsuitaellenes argumentumok 

eszmetörténeti hátterének legalább részleges feltérképezése. Meglátásom, hogy ezen 

háttérinformációk ismeretében jobban érthető ezen érvek szatirikus hasznosítása is a 

textusban. Feltételezésem szerint a szöveg lehetséges előképét a kora újkori francia 

pamfletirodalom egyik híres kiadványa, a Satyre Ménippée képezheti.21 Ezt a kiadványt ezért 

egyik alfejezetemben ismertetem, rávilágítva a nyomtatvány jezsuitaellenes mellékszálaira 

is. Az összegyűlt adatok alapján úgy gondolom, hogy a Jesvita paterek titkai magyar 

fordítója a szatirikus beszédmódjáról ismert kassai prédikátor, Czeglédi P. István lehet. Ezt 

a feltételezésemet a fordítás keletkezési körülményeinek, helyszínének behatárolásával 

igyekszem alátámasztani. A disszertáció utolsóként vizsgált nyomtatványa a Czeglédi P.-

hez kötött Egy veres tromfosdi című vitairat. A szöveg vizsgálata során a hangsúlyt a 

kiadvány kettős szerkezetére, továbbá a szöveg Fides Iesv et Iesvitarvmmal való feltételezett 

hasonlóságaira helyezem, majd példákon keresztül bemutatom Czeglédi P. 

nyomtatványának jezsuitaellenes érvelését és a szöveg szatirikus retorikáját. Legvégül nem 

                                                 
19 Qverela Hvngariae. Magyarország panasza (Kassa, 1619) – RMNy 1179. 
20 RMNy 2746. 
21 Satyre, Menippee de la vertv dv Catholicon d’Espagne, 1593. 

 



6 

 

elhanyagolható, hogy a két, kifejezetten antijezsuita nyomtatványon kívül további két 

iratnak a szövegforrását a nemzetközi jezsuitaellenes irodalom darabjai adják: Alvinczi Péter 

Defensiójának a Christian Francken ex jezsuita által jegyzett Breve colloqvivm iesviticvm és 

minden bizonnyal az ismeretlen szerzőségű,22 politikai indíttatású Aphorismi doctrinae 

iesvitarvm;23 Czeglédi P. István Egy veres tromfosdijának pedig legalább egy versbetét 

erejéig a Jesvita paterek titkai latin szövege, a Mysteria patrvm iesvitarvm,24 valamint a 

hosszabb szövegátemelések révén minden valószínűség szerint Johann Leonhard Weidner 

1643-as Jubileum, sive speculum iesuiticuma.25 A disszertáció adott pontjain e források 

részbeni bemutatására is sort kerítek, majd igyekszem a szövegátvételek különböző, azaz 

teológiai, politikai, szatirikus vagy példázatszerű  funkcióira rávilágítani mind Alvinczi 

Péter Defensiójában, mind pedig Czeglédi P. István Egy veres tromfosdijában. 

A fentiekben kijelöltekkel arra törekszem, hogy a magyar kora újkori 

jezsuitaellenességnek egy olyan, a nemzetközitől némiképp eltérő jellegét bemutassam, 

mely a magyar református felekezeti tudat alakulására is komoly hatást gyakorolhatott.  

                                                 
22 Christian FRANCKEN, Breve colloqvivm iesviticvm, toti orbi christiano, & vrbi potissimum Caesareae 

Viennensi, ad recte cognoscendam, hactenus non satis perspectam, iesuitarum religionem, vtilissimum: 

habitvm a sacrae theologiae doctorae & professore, Pavlo Florenio, cum Christiano Francken philosophiae 

professore Caesareo Iesuitarum Gymnasio Viennae, anno 1578. xx. Ianuarij (Lipsiae, 1579). 
23 Aphorismi doctrinae iesvitarvm et aliorvm aliqvot pontificiorum doctorum, qvibvs vervs christianismvs 

corrvmpitvr, pax publica turbatur, & vincula societatis humanae dissolvuntur; sumpti ex pontificum, 

Iesuitarum et aliorum pontificiorum dictis, scriptis, & ex actis publicis, 1608. 
24 Mysteria patrvm iesvitarvm ex ipsorum scriptis cum fide eruta. In qvibvs Agitur de Ignatii Loyolae Ortv, & 

Apotheosi; de Societatis dogmatibus circa obedientiam caecam, circa Papae potestatem in Regum & 

Principum personas et status, fidem servandam. Sigillum confessiones, & aequivocationes, &c. Ad majorem 

praecautionem, in tempus praesens & futurum (Lampropoli: Robertvs Libervs, 1631). 
25 Johann Leonhard WEIDNER, Jubileum, sive speculum iesuiticum, exhibens praecipua iesuitarum scelera, 

molitiones, innovationes, fraudes… contrastatum Ecclesiasticum, Politicumque, in, & extra Evropaevm 

orbem… ex variis historiis, imprimis verò pontificiis collecta; cum Mantissis aliquot & Indice rerum; operâ & 

studio I. L. W. O. P., 1643. 



7 

 

1. VIZSGÁLATI KERETEK 

1.1. A nemzetközi jezsuitaellenes argumentálás főbb irányai 

A jezsuiták mind a mai napig eleven ún. „fekete legendája” a 16. századtól formálódott.26 

Ennek talán legkorábbi jelei, különös módon, azok a katolikus táboron belüli negatív 

megnyilvánulások lehetnek, melyekre már a 20. század elején Viktor Naumann és Thomas 

J. Campbell is felfigyelt. Naumann említi azt a 16. század második felében kezdődő és 

majdnem száz évig tartó jezsuita–dominikánus-polémiát, melyhez elsősorban Aquinói Szent 

Tamás szabad akaratot érintő tanai szolgáltattak vitaalapot.27 Thomas J. Campbell egyik 

adata azonban még ennél is korábbi: mikor a III. Pál 1540-es pápai levelével hivatalosan 

elismert Jézus Társasága 1548-ban feltűnt Salamancában, a dominikánus Melchior Cano 

mind írásban, mind a szószékről harcba szállt ellenük, többek között azt állítva, hogy az új 

rend egyenesen az Antikrisztus előfutára. Canót sem elöljárói parancs, sem a jezsuita rend 

pápai jóváhagyásának ténye nem volt képes elhallgattatni. Végül, hogy lecsillapítsák – s 

hogy a jezsuiták folytonos panaszkodását orvosolják – a Kanári-szigetek püspökévé 

nevezték ki. Ám Cano inkább lemondott, csak hogy visszatérhessen Spanyolországba, és 

újra támadásba lendülhessen. A jezsuitáknak azonban még halála után sem volt tőle 

nyugalmuk, mivel állítólag egy barátjánál hagyott dokumentumban a megboldogult a 

következőkre figyelmeztetett: adja Isten, hogy ne ő legyen az új Kasszandra, akinek csak 

Trója bukása után hittek. Ha ugyanis a Jézus Társasága tovább folytatja, amit elkezdett, eljön 

az idő, mikor Európa uralkodói azt kívánják, bárcsak ellenálltak volna nekik; erre azonban 

akkor már nem lesznek képesek.28 

 Az ilyen és ehhez hasonló, számos spekulációnak, történelmi ferdítésnek teret 

engedő legendában, mítoszban, amit sok különböző ország megszámlálhatatlan 

nyomtatványban formált a jezsuitákról, a Jézus Társasága egy olyan totalitárius 

szervezetként jelenik meg, amely teljes testi-lelki befolyást kíván gyakorolni az emberekre, 

                                                 
26 Michel LEROY, „Mythe, religion et politique: la »légende noire« des jésuites”, Lusitania Sacra, 2 (2000): 

367–376, 367. 
27 NAUMANN, Der Jesuitismus..., 3. A vita magja, hogy a jezsuita Luis de Molina szerint a teremtmények jóra 

törekvő isteni indulatai előre meg nem határozottak (indeterminánsak), s azt a választás (teremtményi) akarata 

szabja meg. Ezzel szemben Molina első számú dominikánus kritikusa, Domingo Bañez a kegyelem és szabad 

akarat kérdéseiben Aquinói Szent Tamás nézeteit sokkal inkább az isteni determinizmus felé közelítette. Brian 

J. SHANLEY, The Thomist Tradition, Handbook of Contemporary Philosophy of Religion 2 (Dordrecht: 

Springer Science+Business Media, 2002), 107–108. 
28 Thomas J. CAMPBELL, The Jesuits 1534–1921: A History of the Society of Jesus from Its Foundation to the 

Present Time (New York: The Encyclopedia Press, 1921), 52. 

 



8 

 

vagyont halmoz fel, és félreállít mindenkit, beleértve akár királyokat is, akik útjában állnak 

ambícióinak.29 A. Lynn Martin, a 16. század végi Franciaország jezsuitaellenességének 

bizonyos elemeit tárgyaló tanulmányának bevezető szakaszában,30 a kora újkor kedvelt 

antijezsuita argumentumainak klisészerűségét hangsúlyozva a következő címkéket sorolja 

fel: 1.) káros politikai ténykedés; 2.) vak engedelmesség az elöljáróknak, különösen a 

generálisnak, melyhez szervesen kötődik a vélemény, miszerint a jezsuiták „összezárnak” a 

renden kívüliekkel szemben, megképezve így a mi és ők pólusait; 3.) a katolikus megújulás 

élharcosai; 4.) machiavellisták, a szó rosszabbik értelmében; 5.) zsarnokgyilkosságok 

támogatói, királyokat megdöntő pápai eszközök; 6.) elsősorban az európai elithez 

közelednek, vagyis királyokkal, hercegekkel, egyházi méltóságokkal kooperálnak; 7.) udvari 

gyóntatóként befolyásukat arra használják, hogy előnyhöz juttassák rendjüket és a pápát; 8.) 

végül a spanyolok előfutárai, akik a spanyol uralkodó diplomáciai és katonai akcióit 

támogatják.31 John W. O’Malley saját rendtörténetének 1999-es áttekintésében az effajta 

jezsuitaellenes címkéket hasznosító kora újkori pamfletek közül legnagyobb hatásúnak a 

következőket tartja: a francia jogász, Étienne Pasquier 1592-es Le catéchisme des jésuites 

című munkáját, a volt jezsuita novícius Elias Hasenmüller 1593-as Historia jesuitici 

ordinisét, valamint az 1613-ban a jezsuita rendből kizárt Hieronymus Zahorowski 1614-es 

Monita secreta című munkáját.32 O’Malley kiemeli, hogy Pasquier írása a jezsuitákat 

képmutatóknak és dagályos beszédűeknek titulálja. Zahorowski Monita secretájáról pedig a 

következőket jegyzi meg:33 nincs még egy olyan kiadvány, mely ennyire megalapozta volna 

a „reverendás ördögök” mítoszát, s mely térben és időben nagyobb hatással bírt volna a 

jezsuita rend negatív megítélése tekintetében. A viszonylag rövid kiadvány a jezsuitákat 

olyan hatalom- és pénzéhes, ájtatos képmutatóknak láttatja, akik a világ feletti uralmat úgy 

igyekszenek megkaparintani, hogy módszeresen gyűjtik a kompromittáló titkokat 

                                                 
29 LEROY, „Mythe, religion...”, 367.  
30 A. Lynn Martin tanulmányában három jezsuitaellenes címkét vesz górcső alá: a vak engedelmességet, a 

politikai szerepvállalást és a monolitikus karaktert, azaz a jezsuiták kívülről megbonthatatlannak feltüntetett 

egységét. A. Lynn MARTIN, „The Jesuit Mistique”, The Sixteenth Century Journal, 1 (1973): 31–40, 33. 
31 Uo., 32. 
32 John W. O’MALLEY, „The Historiography of the Society of Jesus: Where Does It Stand Today?”, in The 

Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540–1773, eds. Gauvin A. BAILEY, Steven J. HARRIS, T. Frank 

KENNEDY and John W. O’MALLEY, 3–37 (Toronto–Buffalo–London: University of Toronto Press, 1999), 7–

8. 
33 A Monita secretához ld. Sabina PAVONE, Le astuzie dei gesuiti: Le false Istruzioni segrete della Compagnia 

di Gesù e la polemica antigesuita nei secoli XVII e XVIII (Roma: Salerno Editrice, 2000); Sabina PAVONE, 

„Between History and Myth: The Monita secreta Societatis Jesu”, in The Jesuits II: Cultures, Sciences, and 

the Arts, 1540–1773, eds. John W. O’MALLEY, Gauvin Alexander BAILEY, Steven J. HARRIS and T. Frank 

KENNEDY, 50–65 (Totonto–Buffalo–London: University of Toronto Press, 2006); magyar kéziratos 

terjesztéséről a kora újkorban a már említett PESTI, „Jesuitai practica...”. 

 



9 

 

barátokról, ellenségekről, de akár egymásról is.34 Ezek az eddig felsorolt, a retorikai térben 

ellenséges indulatok kiváltására, hitelrontásra, bűnbakképzésre kiválóan alkalmas klisék a 

magyar kutatás számára sem ismeretlenek:35 többek között Heltai János Alvinczi Péter 

jezsuitaellenessége kapcsán említ meg néhányat a hazai kora újkori diskurzusból.36 E 

jezsuitaellenesség mint „a kor protestáns közhangulatának jellemzője”,37 Viktor Naumann 

szerint történelemfüggő, így bizonyos korszakokban határozottabban jelentkezik. Ez az 

általa „Jesuitenkriegnek” nevezett jelenség nagyban összefügg a felekezeti ellentétekkel, és 

eltérő intenzitással ugyan, de szinte folyamatosan jellemzi a rend történetét, illetve a 

„Kampfliteratur” megszaporodásával kísért legelső európai fellángolását 1560 és 1590 közé 

helyezi. A katolicizmus élharcosának kikiáltott Jézus Társasága ekkor kezdte meg széles 

körben térítő tevékenységét protestáns területeken.38 Michael Niemetz Antijesuitische 

Bildpublizistik in der Frühen Neuzeit című kiadványát ismertetve Mihalik Béla Vilmos is 

arra hívja fel a figyelmet, hogy a jezsuitaellenes képi propaganda történeti-kultúrtörténeti 

gyökerei egészen a jezsuiták német megtelepedéséig nyúlnak vissza. Röplapokon legkorábbi 

nyomaival ezért már 1568-ban találkozhatunk.39 A szempontomból fontosabb nem képi 

publicisztika tekintetében Ursula Paintner monográfiája lehet kiindulópont. A kutatónő 

1555-től, a német rendi provincia megalapításától 1618-ig, a harmincéves háború 

kirobbanásáig vizsgálja a német területek antijezsuita iratait. Kiemeli, hogy mivel a katolikus 

egyház reformációs harcait az 1550-es, ’60-as évek jezsuita kollégiumalapításaival és a jól 

képzett, elkötelezett jezsuita elit segítségével vitte véghez, a protestánsok e támadásokra 

számos toposz életre hívásával válaszoltak. Ezek legfőbb célja pedig egy, a reformációra 

direkt fenyegetést jelentő jezsuita profil kialakítása volt. Az általuk megkreált, stilizált 

jezsuitakép a 16. század második felére a „gonosz ügynökeiként” realizálódott.40 Paintner 

                                                 
34 O’MALLEY, „The Historiography...”, 7–8.  
35 A jezsuitákat érintő bűnbakképzésről összefoglalót nyújt újabban magyarul: BÁNKUTI Gábor, „Az 

antijezsuitizmus anatómiája”, in Bűnbak minden időben: Bűnbakok a magyar és az egyetemes történelemben, 

szerk. GYARMATI György, LENGVÁRI István, PÓK Attila és VONYÓ József, 473–480 (Pécs–Budapest: Kronosz 

Kiadó–Magyar Történelmi Társulat: Állambiztonsági Szolgálatok Történeti Levéltára, 2013); angol 

nyelvterületen a kora újkorban pl. Arthur F. MAROTTI, „Alienating Catholics in Early Modern England: 

Recusant Women, Jesuits and Ideological Fantasies”, in Catholicism and Anti-Catholicism in Early Modern 

English Texts, ed. Arthur F. MAROTTI, Early Modern Literature in History 4, 1–34 (London: Macmillan Press 

Ltd., 1999). 
36 HELTAI János, Alvinczi Péter és a heidelbergi peregrinusok, Humanizmus és Reformáció 21 (Budapest: 

Balassi Kiadó, 1994), 102. 
37 Uo. 
38 NAUMANN, Der Jesuitismus..., 3. 
39 MIHALIK Béla Vilmos, „Jezsuitaellenes képi propaganda a kora újkorban”, Magyar Könyvszemle, 3 (2010): 

405–409, 405. 
40 PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”..., 1–2. 

 



10 

 

szakirodalmi szemléjében a német antijezsuita-irodalom kutatásának két szakaszát különíti 

el. Kronologikus felosztásának első szakaszába Richard Krebs,41 Bernhard Duhr,42 valamint 

Viktor Naumann munkáit sorolja, akiknek legfőbb kérdésfelvetése, hogy a jezsuitaellenes 

megnyilvánulások vajon megfelelnek-e a történelmi „valóságnak”, történelmi tényeknek. A 

viszonylag frissebb eredményeket értékelve Paintner A. Lynn Martin, továbbá Heidi Buch 

írásaira koncentrál,43 melyek még mindig a jezsuitaellenes érvek „igazságtartalmának” 

bizonyítási stratégiáival foglalkoznak.44 Úgy gondolom, hogy a két szakasz szerzői közül 

Paintnernek most az elsősorban Krebs és Buch állításait értékelő megjegyzései 

érdemelhetnek nagyobb figyelmet.45 Richard Krebs monográfiája kapcsán két dolgot emel 

ki a jezsuitaellenesség viszonylatában: a nevetségessé tevést, valamint a haragot és 

felháborodást kifejező és ezzel együtt persze az olvasókban azokat kiváltó szatírát, melynek 

célja rendszerint a Jézus Társasága morális romlottságának taglalása. Heidi Buch munkáját 

ismertetve pedig, aki röplapokat is értelmezve történelmi–teológiai aspektusú kutatásokat 

végzett, Paintner a következő megállapításokra helyezi a hangsúlyt: a kiadványok sokszor 

hiteles forrásokra hivatkozva közvetítenek bizonyos ismeretanyagot a jezsuitákról, s az 

objektivitást erősítendő akár részleteket is tartalmazhatnak a rend reguláiból, házirendjéből 

és egyéb hivatalos kiadványaiból. Mindezek ellenére a tudományosság csupán látszólagos, 

hisz az iratok javarészt megmaradnak a pletykák és skandalumok gyűjteményének szintjén. 

Buch továbbá a röplapok elemzésével 1556-tól a jezsuitaellenes érvelés, polémia három 

szakaszát különíti el: elsőként a trienti zsinat utáni általános támadásokét a katolicizmus és 

az azt megtestesítő jezsuiták ellenében, majd kb. 1560-tól a lutheránus–kálvinista–jezsuita 

háromszögben folytatott vitákét, végül a kifejezetten antijezsuita megnyilvánulásokét, 

melyek már nem feltétlenül katolikus táboron belüli entitásként kezelik a Jézus Társaságát. 

Ezen utolsóban – az izolációs szándékon túlmenően – megfigyelhető a célközönség bővülése 

is, hiszen a támadások a katolikusokat éppúgy igyekeztek megszólítani, mint a 

protestánsokat. Paintner a Heidi Buch által vázolt tendencia végpontját értelemszerűen a 

                                                 
41 Richard KREBS, Die politische Publizistik der Jesuiten und ihrer Gegner in den letzten Jahrzehnten vor 

Ausbruch des dreißigjährigen Krieges, Hallesche Abhandlungen zur neueren Geschichte 25 (Halle: Erhardt 

Kallas, 1890). 
42 Bernhard DUHR, Jesuiten-Fabeln: Ein Beitrag zur Culturgeschichte (Freiburg im Breisgau: Herder’sche 

Verlagshandlung, 1899). 
43 Heidi BUCH, Sic adeunt clerici bellum: also führen die Geistlichen den Krieg: Konfessionelle Polemik in 

Gegenreformation und 30-jährigem Krieg: Der publizistische Kampf zwischen Lutheranern, Calvinisten und 

Jesuiten um die öffentliche Meinung in Flugblättern und Druckschriften (Tübingen, 1993). 
44 PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”..., 27–28. 
45 Itt Paintner egy hosszabb eszmefuttatását ismertetve a részletes lapszámi hivatkozástól eltekintek. Uo., 25–

31. 

 



11 

 

rend feloszlatásának időpontjára, 1773-ra helyezi, mely azonban kívül esik saját 

vizsgálatainak időkeretén. A felvázolt folyamat ezen szakaszát Christine Vogel Untergang 

der Gesellschaft Jesu als europäisches Medienereignis (1758–1773) című monográfiája 

mutatja be. Az 1758–1773-as időszak kifejezetten katolikus jezsuitaellenességének 

stratégiáit elemző munka ennek gyökereit is a 16. században keresi. 

 A jezsuitaellenesség gazdag képét Paintner még tovább árnyalja Thomas Kaufmann 

monográfiájának azon megállapításával, mely a kora újkori jezsuitaellenes polémia 

politizálódására (Politisierung) figyelmeztet.46 Ezt a politikai szerepvállalást, melyet 

korábban már A. Lynn Martin is vizsgálata tárgyául tett, Thomas Kaufmann az 1556–1619 

közötti időszakból származó iratok, röplapok tanulságait összegezve tulajdonképpen a 

német, főként lutheránus jezsuitaellenes polémia teológiai és politikai kettéválására, 

politizálódására mutat rá, melyet erősen befolyásolt a rend egyre intenzívebb politikai 

tevékenysége és térnyerése. Kaufmann szerint a jezsuitaellenesség dinamikájára jellemző, 

hogy az 1590-es években erősödő átpolitizálódás magával hozta a mindaddig elsősorban 

teológiai jellegű támadások háttérbe szorulását. Ugyanitt hasonló tendenciát figyelt meg a 

felekezeti megoszlás tekintetében is: vagyis hogy az 1600-as évek környékén növekednek a 

kálvinista és csökkennek a lutheránus támadások.47 Az 1600-as évet magát pedig azért tartja 

kiemelten fontosnak, mert ekkor erősödtek és gyorsultak fel a konfesszionális konfliktusok, 

folyamatok és szaporodtak meg a támadások.48 Az 1580-as években a kora újkori német 

konfesszionalizációs folyamatok során a lutheránus választófejedelemségek – kapcsolatot 

keresve a katolikus békepártiakkal – a kálvinisták mellett a jezsuitákat is úgy kívánták 

ábrázolni, mint akik veszélyt jelentenek az 1555-ös augsburgi vallásbékére.49 A rendet ért 

első ilyen jellegű politikai támadás Lucas Osiander württembergi udvari prédikátor nevéhez 

fűződik.50 Az 1585-ös Warnung Vor der Jesuiter blutdurstigen Anschlägen… című munkája 

a prágai jezsuitáknak azt a színes fametszettel ellátott röplapját vette célba, melyet II. Rudolf 

számára ajándékoztak az aranygyapjas rendtagságának ünnepélyes átvétele alkalmából.51 

                                                 
46 Uo., 29–31 és 57–59; Kaufmann citált monográfiája: Thomas KAUFMANN, Konfession und Kultur: 

Lutherischer Protestantismus in der zweiten Hälfte des Reformationsjahrhunderts, Spätmittelalter und 

Reformation: Neue Reihe 29 (Tübingen: Mohr Siebeck, 2006). 
47 KAUFMANN, Konfession und Kultur..., 206. 
48 Uo., 205–206. 
49 Uo., 285. 
50 Uo., 291. 
51 Uo. Osiander munkájának teljes címe: Lucas OSIANDER, Warnung Vor der Jesuiter blutdurstigen Anschlägen 

vnnd bösen Practicken: Durch welche sie die Christliche, reine, Euangelische Lehr, sampt allen denen, so sich 

zu derselben offentlich bekennen, außzutilgen, vnnd des Römischen Antichrists tyrannisch Joch der 

Christenheit widerumb auffzutringen vnderstehn (Tübingen: Georg Gruppenbach, 1585). A prágai jezsuiták 

 



12 

 

Mivel a kiadvány militia Christit dicsőítő harcos képi megjelenítése a lutheránus Osiander 

szemében világos bizonyságát adta a Jézus Társasága háborúpárti attitűdjének, így 

Warnungjában igyekezett azt elhitetni olvasóival, hogy a jezsuiták a legnagyobb 

potentátokat az ágostai hitvalláson lévő evangélikus államok lerohanására, elpusztítására és 

az evangélikus tanítás gyökeres kiirtására akarják rávenni. Végső céljuk pedig nem más, 

mint az 1555-ös augsburgi vallásbéke visszavon(at)ása.52 Antoine Arnauld 1594. július 12-

ei híres,53 jezsuiták és spanyolok elleni párizsi parlamenti felszólalása után kezdett terjedni 

az a politikai meggyőződés, melyet az 1594. december 27-én IV. Henrik ellen sikertelenül 

elkövetett merénylet csak még inkább igazolni látszott, vagyis hogy a jezsuiták esküdt 

ellenségei a gallikán államnak.54 Emellett az is szárnyra kapott, hogy a jezsuitáknak 

egyenesen pápai joguk a katolikus alattvalókat feloldozni az eretneknek kikiáltott felsőbb 

hatalomnak tett engedelmességi kötelezettségük alól.55 Az A. Lynn Martin által felsorolt 

jezsuitaellenes klisék közül mindezzel a machiavellizmus, a Jézus Társasága mint a pápa 

szolgálatában álló, királyokat megdöntő és zsarnokgyilkosságot támogató szerveződés, s 

végül a spanyol uralkodó diplomáciai–katonai akcióit támogató páterek képe áll leginkább 

összefüggésben.56 Bán Imre A jezsuita államelmélet című írásában egyenesen a rend 

alapvető célkitűzésének, tehát a pápai omnipotentia szolgálatának követelményeként tartja 

                                                 
1585-ös ún. Prager Bildje az aranygyapjas rendnek egy 1535-ben készült címerképét aktualizálta, lecserélve 

V. Károlyt II. Rudolf német-római császárra és II. Fülöp spanyol királyra. A képhez tartozik még egy 

jeszuitáktól származó latin vers is. KAUFMANN, Konfession und Kultur..., 291–292; vö. Kai BREMER, 

Religionsstreitigkeiten: Volkssprachliche Kontroversen zwischen altgläubigen und evangelischen Theologen 

im 16. Jahrhundert, Frühe Neuzeit 104 (Berlin–Tübingen: De Gruyter–Max Niemeyer Verlag, 2011), 134–

136. Osiandernek ez előtt, 1568-ban is jelent már meg jezsuitákat támadó Warnungja. Ebben a művében 

kifejezetten a jezsuita Petrus Canisius Svmma doctrinae christiane c. nagy katekizmusával vitázott. 

KAUFMANN, Konfession und Kultur..., 291, a 315. sz. lábjegyzet is. A mű teljes címe: Lucas OSIANDER, 

Warnung Vor der falschen Lehr vnd Phariseischen Gleißnerey der Jesuiter (Tübingen: Ulrich Morhart, 1568); 

Ahogy Kai Bremer kiemeli, Osiander az 1568-as Warnungjában főként a fiatal jezsuita rend lelkigondozói 

tevékenységét vette célba. S mivel a canisiusi káté katolikus megigazulás tanával vitázva – korai népnyelvi 

polemikus iratról lévén szó – az agresszív, nyers támadások mellett argumentatív szövegrészeket szintén 

tartalmaz, kézikönyvként is használhatták a Canisius katekizmusa ellen folytatott viták alkalmával. BREMER, 

Religionsstreitigkeiten..., 137. 
52 KAUFMANN, Konfession und Kultur..., 292–293. 
53 Antoine ARNAULD, Philippica Ant. Arnaldi ic. et advocati cvriae supremae consiliarii qvondam ac 

procvratoris generalis defunctae reginae matris regum, nomine Universitatis Parisiensis actricis, in jesvitas 

reos, XII. et XIII. Julij 1594, ex gallico latina facta (1594); nemzetközi polemikus hasznosíthatóságáról, 

átültethetőségéről kissé bővebben ld. Carol BAXTER, „The Transferable Power of Polemic: Antoine Arnauld’s 

Arrainment of the whole societie of Jesuites in Fraunce (1594) and Anti-Jesuit Sentiment in France and 

England”, Irish Journal of French Studies 16 (2016): 107–131. 
54 Joseph BERGIN, The Politics of Religion in Early Modern France (New Heaven–London: Yale University 

Press, 2014), 59. 
55 KAUFMANN, Konfession und Kultur..., 294. 
56 MARTIN, „The Jesuit Mistique”, 32. 

 



13 

 

számon a jezsuita hittudósok általános és gyakorlati politikai rendszerezéseit.57 A spanyol 

uralkodó szolgálatában álló jezsuiták képének közhelyes voltát, Will-Erich Pueckert 

megállapításaira hivatkozva, Heltai János a Defensióval kapcsolatban rögzíti: a spanyol 

zsarnokság veszélye és a Jézus Társasága tevékenysége a korban azonos fogalomként jelent 

meg, így nem véletlenül emlegeti a Defensio többször is a rend fő törekvéseként és 

vágyaként Magyarország spanyol iga alá hajtását.58 

Harro Höpfl egyik bevezető megállapítása a jezsuita kora újkori politikai 

gondolkodást tárgyaló könyvében, hogy a Jézus Társasága a politikát kisebb-nagyobb 

mértékben, de szinte egész tevékenységével hangsúlyozta.59 Közéleti tevékenységük 

javarészt a világi hatóságok engedélyére és támogatására szorult, ha pedig a rendtagok világi 

személyek gyóntatóiként, vagy akár püspöki, hercegi, pápai diplomáciai küldöttként és 

adminisztrációs személyzetként vállaltak szolgálatot, szinte lehetetlenné vált éles 

határvonalat húzni a lélek dolgait érintő és politikai tevékenységeik közé. S bár a jezsuiták 

saját magukat szerénykedve mint minima compañía kívánták megjeleníteni, csöppet sem 

lehetett őket visszahúzódónak nevezni: épületeik mindjárt a lenyűgözést szolgálták, a 

politikában is nagy szerepet kapó retorikai előadásra és meggyőzésre fordított 

megkülönböztetett figyelmük pedig köztudomású. Utóbbival kapcsolatban rendkívüli 

jelentőséget tulajdonítottak annak, hogy a tagok – az adott körülményekhez mérten – mind 

szellemileg, mind erkölcsileg csodálatra méltóak és ékesszólóak legyenek. A 

Rendalkotmány a belépés előfeltételének tartotta többek között a kitűnő megjelenést, de még 

a beszédhangot is (ezektől a kiemelkedő tulajdonságokkal bíró pályázóknál alkalmanként 

eltekinthettek).60 Az oktatásban részt vevőknek a Rendalkotmány ugyan tiltotta a kánon- és 

magánjogi stúdiumokat, de a teológiai és kazuisztikai61 ismeretek átadása megkövetelt ilyen 

jellegű tudást. Ráadásul a kazuisztika lehetővé tette a jezsuiták számára a tanrend által 

                                                 
57 BÁN Imre, „A jezsuita államelmélet”, in BÁN Imre, Költők, eszmék, korszakok, vál. és szerk. BITSKEY István, 

Csokonai Könyvtár 11, 145–160 (Debrecen: Kossuth Egyetemi Kiadó, 1997), 145. 
58 HELTAI, Alvinczi Péter és a heidelbergi..., 102. 
59 Harro HÖPFL, Jesuit Political Thought: The Society of Jesus and the State, c. 1540–1630, Ideas in Context 

70 (Cambridge: Cambridge University Press, 2004), 20. 
60 Uo., 20–21. 
61 „kazuisztika (a lat. casus, ’eset’ szóból): az erkölcsteológia gyakorlati része, mely egy-egy konkrét eset 

erkölcsi megítélését elemzi. […] segít a helyes lelkiismereti döntések meghozatalában bonyolult helyzetekben. 

A gyóntatók számára nélkülözhetetlen a gyónásban elhangzottak pontos megítéléséhez és a lelkek felelős 

vezetéséhez.” Magyar katolikus lexikon, http://lexikon.katolikus.hu/K/kazuisztika.html (utolsó hozzáférés: 

2022. 10. 23.) – továbbiakban MKL. 

 



14 

 

tudatosan került államrezon tárgyalását is,62 ha esetenként szóba kerültek bizonyos, a 

politikai morált érintő kérdések.63 A Jézus Társasága államrezon tárgykörétől való 

távolságtartásának egyik legfőbb oka, Höpfl szerint, hogy ez a kor köztudatában egyet 

jelentett vagy összemosódott a politikai visszaélésekkel, „machiavellista” praktikákkal. A 

17. századra általánosan pejoratív értelmet nyerő machiavellizmust a politikai 

kétszínűséggel, számítással, a hatalomnak és dicsőségnek mindenféle vallási, morális és 

törvényes megfontolásokat figyelmen kívül hagyó hajszolásával azonosították. Így érthető, 

hogy a jezsuiták legádázabb ellenségei is hamarosan azzal kezdték vádolni a rendet, hogy a 

hatalmat, gazdagságot és a nagyságos urak kegyeit csakis saját pozíciójuk és dicsőségük 

növelése érdekében keresik egyetlen végső céljuk: a világuralom kiépítésének 

szolgálatában.64 A machiavellizmus komoly vádként és sértésként való alkalmazására a 17. 

század elején maga Alvinczi Péter szolgáltat példát, mikor a Secretissima instructio című 

röpirat által ugyanezzel vádolt Bethlen Gábor fejedelem védelmében mindjárt 

Machiavellizatio qua unitorum animos Iesuaster… címen bocsátja ki politikai ellenművét.65 

 A fentieket összefoglalva elmondható, hogy a jezsuitaellenes argumentálásban a 

politikai valamikor a 16. század utolsó két-három évtizedében válik fajsúlyosabbá a 

teológiainál. A szatirikus antijezsuita érvelés időbeli behatárolását nehezíti magának a 

szatírának a természete. Mivel ez nem pusztán műfaj, hanem az ábrázolás bizonyos 

„módszere és nézőpontja”, ezért az a művészetek bármelyikében (s tulajdonképp bármikor) 

megjelenhet.66 Figyelemre méltó egybeesés, hogy az 1573-as latin, szigorúan teológiai 

indíttatású Fides Iesv et Iesvitarvm feltételezett szerzőjeként a kor egyik legjelentősebb 

szatirikusát, a Rabelais-t fordító Johann Fischartot is megemlítik.67 A száraz teológiai munka 

                                                 
62 A hatalom megőrzésének „eszközéről”, az államrezonról (ragion di stato) a kora újkorban ld. BENE Sándor, 

Theatrum politicum: Nyilvánosság, közvélemény és irodalom a kora újkorban, Csokonai Könyvtár 19 

(Debrecen: Kossuth Egyetemi Kiadó, 1999). 
63 HÖPFL, Jesuit Political..., 21–22. 
64 Uo., 84–85. 
65 BENE, Theatrum politicum..., 350. 
66 RÓZSA Zoltán, Szatíra és társadalom az itáliai középkorban és a kora reneszánszban (Budapest: Akadémiai 

Kiadó, 1984), 7; vö. Mihail BAHTYIN, „Szatíra”, in Mihail BAHTYIN, François Rabelais művészete, a középkor 

és a reneszánsz kultúrája. Rabelais és Gogol: A szó művészete és a népi nevetéskultúra. Szatíra, 525–551 

(Budapest: Osiris, 2002). 
67 Vásárhelyi Judit a legelőször 1573-ban megjelent latin Fides Iesv et Iesvitarvm szerzőségével kapcsolatban 

két személy nevét említi: Johann Fischartét és Johannes Piscatorét, akik közül az elsőt tartja valószínű 

szerzőnek. Mindennek ellenére azért figyelmeztet a Fischartra jellemző gúny hiányára a Fides Iesv et 

Iesvitarvmmal kapcsolatban. VÁSÁRHELYI, „Egy jezsuita-ellenes...”, 256–258. Ursula Paintner kutatásai 

Johann Fischert, azaz Johannes Piscatort nevezik meg. A német kutatónő azzal indokolja álláspontját, hogy a 

Fides Iesv et Iesvitarvm kizárólagosan teológiai jellegű argumentációja inkább Piscator vitatechnikájára 

jellemző és nem Fischartéra, aki a teológiai argumentálást irodalmi ékítményekkel és gúnnyal társítja. 

PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”..., 163; ld. a megadott oldalszám 261. sz. lábjegyzetét is. 

 



15 

 

Fischart neve alá sorolását épp az teszi kétségessé, hogy Johann Fischart szatirikus 

jezsuitaellenes műveiről vált híressé; ilyenek a Johann Marbachot – a Fides Iesv et 

Iesvitarvm Praefatiójának íróját – védelmező, a jezsuita Jacob Rabe ellen kiadott 1570-es 

Nacht Rab oder Nebelkrähe című jezsuitaellenes szatíra vagy a legnagyobb hatású és 

legélesebb jezsuitaellenes szatírája: az 1580-as Jesuitenhütlein.68 

A disszertáció vizsgálati anyagául kiválogatott nyomtatványok, úgy gondolom, jól 

kirajzolják az imént vázolt, jezsuitaellenességet érintő fejlődési tendenciát. Továbbá 

rámutatnak, hogy a kora újkori Felső-Magyarország jezsuitaellenességében csupán a 

határozottan szatirikus érvelési módozatban tapasztalható bizonyos időbeli lemaradás. Ez 

persze nem azt jelenti, hogy például a 17. század eleji vitairataink, politikai jellegű 

kiadványaink ne tartalmaznának pro és kontra szatirikus jellegű megnyilvánulásokat. Ám 

meglátásom, hogy a kifejezetten jezsuitaellenes szatírát hasznosító argumentálás a 17. 

század második felében jelentkezik protestáns oldalon. A lemaradás okára a későbbiekben 

igyekszem választ találni. 

  

                                                 
68 VÁSÁRHELYI, „Egy jezsuita-ellenes...”, 256.  



16 

 

1.2. A magyar kora újkori konfesszionalizáció irodalomtörténeti nézőpontja 

A felekezeti tudat és közösségtudat kora újkori alakulása, valamint az ennek tágabb keretet 

adó konfesszionalizáció iránt az utóbbi két évtizedben fokozottabb érdeklődés figyelhető 

meg a magyar irodalmi, irodalomtörténeti kutatásban.69 Az irodalmi vizsgálódásoknak is 

némely esetben kiindulópontjául szolgáló ún. konfesszionalizációs paradigmát, melyet 

Wolfgang Reinhard és Heinz Schilling dolgozott ki, elsőként a hazai történeti kutatás 

számára ismertette Tusor Péter.70 A paradigma kísérletet tesz a német területeken a 16. 

század második felében lezajló katolikus, evangélikus és református felekezeti szerveződési 

folyamatok párhuzamba állítására.71 A felekezetek kialakulásának, intézményesülésének tíz 

lépcsőfokos sémáját megjelenése óta számos kritika érte,72 melyről Kármán Gábor 

tanulmánya nyújt alapos összefoglalót. Ahogy leírja, az egyháztörténészek részéről többek 

                                                 
69 Magyar irodalomtörténeti áttekintést nyújt kifejezetten Erdély bizonyos konfesszionalizációs folyamatairól 

BALÁZS Mihály, „Elhúzódó felekezetiesedés és rendhagyó kátéirodalom. Az unitáriusok kátéiról a kezdetektől 

a dézsi komplanációig”, in Felekezetiség és fikció: Tanulmányok 16–17. századi irodalmunkról, Régi Magyar 

Könyvtár, Tanulmányok 8, 37–75 (Budapest: Balassi Kiadó, 2006); BALÁZS Mihály, „Az alkalmazás 

dilemmái: A német konfesszionalizációs modell és az erdélyi reformáció”, Korall: Társadalomtörténeti 

Folyóirat, 57 (2014): 5–26; általánosságban a felekezetiség és identitás kora újkori kapcsolatainak magyar 

irodalmi jelenségeiről: BITSKEY István, „Az identitástudat formái a kora újkori Kárpát-medencében”, in 

Humanizmus, religio, identitástudat: Tanulmányok a kora újkori Magyarország művelődéstörténetéről, Studia 

Litteraria 45, 11–23 (Debrecen: DEENK Kossuth Egyetemi Kiadója, 2007); BITSKEY István, Felekezetiség és 

identitástudat Magyarország kora újkori irodalmában, Székfoglaló előadások a Magyar Tudományos 

Akadémián (Budapest: Magyar Tudományos Akadémia, 2013); kifejezetten a magyar református identitásról 

legutóbb GYŐRI L. János, Református identitás és magyar irodalom, http://digit.drk.hu/books/kalvin-

500/04_Reformatus_identitas_es_magyar_irodalom.pdf (utolsó hozzáférés: 2023.06.05.);  valamint a 

felekezeti tudatalakulásról: HELTAI János, „A mennyei tudomány tiszta világos folyamja: Adalékok a 

felekezeti tudatok kialakulásához az 1616–1619-es évek vitairatai és prédikációi alapján”, in A reformáció 

emlékezete: Protestáns és katolikus értelmezések a 16–18. században, főszerk. SZÁRAZ Orsolya, szerk. 

FAZAKAS Gergely Tamás és IMRE Mihály, Loci memoriae hungaricae 7, 197–207 (Debrecen: Debreceni 

Egyetemi Kiadó, 2018). 
70 MIHALIK Béla Vilmos, Papok, polgárok, konvertiták: katolikus megújulás az egri egyházmegyében (1670–

1699), Magyar történelmi értekezések (Budapest: MTA Bölcsészettudományi Kutatóközpont 

Történettudományi Intézet, 2017), 15. 
71 TUSOR Péter, „Felekezetszerveződés a kora újkorban”, Vigilia, 1 (2008): 12–18; a teljesség igénye nélkül a 

konfesszionalizációt és a konfesszionalizációs paradigmát érintő további történeti áttekintések, kritikák: 

KÁRMÁN Gábor, „A konfesszionalizáció hasznáról és káráról: Egy paradigma margójára”, in Felekezeti 

társadalom – felekezeti műveltség, szerk. BARTHA Tibor, Rendi társadalom – polgári társadalom 25 (Budapest: 

Hajnal István Kör–Társadalomtörténeti Egyesület, 2013), 27–40; a katolikus konfesszionalizációhoz kötődően: 

MOLNÁR Antal, Mezőváros és katolicizmus. Katolikus egyház az egri püspökség hódoltsági területein a 17. 

században, METEM-könyvek 49 (Budapest: METEM, 2005); legutóbb MIHALIK, Papok, polgárok…, főleg 

13–21; egyetemi jegyzetként TUSOR Péter, Katolikus konfesszionalizáció a kora újkori Magyarországon: 

Egyetemi jegyzet, Publicationes Instituti Historici in Universitate Catholica de Petro Pázmány nuncupatae 

fundati: Subsidia 1 (Budapest: PPKE BTK Történettudományi Intézet, 2008); a paradigma alkalmazásának 

egyik kísérlete a lutheránus Bártfához kötődően: GUITMAN Barnabás, A bártfai reformáció első évtizedei és 

kapcsolatrendszere, doktori disszertáció, kézirat (Piliscsaba: PPKE BTK Történettudományi Doktori Iskola, 

Eszmetörténeti Műhely, 2009), 

https://btk.ppke.hu/phd/tortenelemtudomany/guitman_barnabas/disszertacio.pdf (utolsó hozzáférés: 2020. 12. 

28.), főként 157–161. 
72 TUSOR, „Felekezetszerveződés... ”, 16–17.  

 



17 

 

között Thomas Kaufmann azt nehezményezte, hogy a túlságosan intézményi hasonlóságokra 

koncentráló vizsgálat elfedi a felekezetek egyediségét, továbbá a regionális különbségeket 

sem veszi figyelembe. E különbségek nagy hangsúlyt kaptak Kaufmann olyan fontos 

jelenségeket is megvilágító kutatási programjában, mint a transzkonfesszionalitás (a 

felekezeti határok tudatos átlépése) és interkonfesszionalitás (a felekezetek közötti 

párbeszéd, azok kölcsönhatásai).73 Ha a konfesszionalizáció további jelenségbeli és földrajzi 

határainak meghúzása felől közelítünk, Kármán Gábor szemléjében még jobban 

kidomborodik a séma tarthatatlansága. Emiatt szerinte „a konfesszionalizáció paradigmája 

nem alkalmazható minden változtatás nélkül Kelet-Közép-Európa államaira. A rendiség 

kiemelkedő szerepe, a központi hatalom gyengesége, az abszolutista berendezkedés hiánya 

eleve kizárta, hogy ezen a területen a felekezetek kialakulása és megerősödése a Reinhard 

által vázolt, az állammal összefonódó módon menjen végbe. Thomas Winkelbauer a kelet-

közép-európai régió kapcsán ezért nemesi konfesszionalizációról 

(Adelskonfessionalisierung) beszél”.74 Ezzel a nemesi konfesszionalizációval szervesen 

összefügg a magyar területek egy, a jezsuitaellenességet is nagyban alakító tényezője. A 

Bocskai-szabadságharcot követő 1606-os bécsi béke és az 1608. évi törvények ugyanis 

jogilag állták útját a magyar területek jezsuita kollégiumalapításainak.75 Így a rekatolizálási 

hullámban a kollégiumok helyett a jezsuita missziók – azaz főként a nemesi családokra 

koncentráló fő- és középrangú réteget megcélzó hittérítések – játszottak fontosabb 

szerepet.76 Mint az majd látható lesz, az egyik ilyen konvertita nemes által alapított 

intézmény közelsége lesz mintegy mozgatórugója, katalizátora Kecskeméti C. János 

hangsúlyozottan jezsuitaellenes tevékenységének, és ezzel párhuzamosan felekezeti 

közösségalakítási kísérletének. 

 Az alapvetően történeti, történeti-szociológiai konfesszionalizáció-fogalmat 

hasznosító irodalmi, irodalomtörténeti publikációkkal kapcsolatban Kármán Gábor 

megállapítja, hogy azok nem igazán tisztázzák a terminus jelentéstartalmát. Példaként 

Balász Mihály egyik írását említi, melyben szerinte az unitárius konfesszionalizáció alatt a 

szerző a hitvallás kialakítását és a káték megírását érti – ez pedig így gyakorlatilag csak a 

konfesszionalizációs skála legelső fokának feleltethető meg.77 Ez az észrevétel már csak 

azért is figyelemre méltó, mert némiképp rávilágít a paradigma átültethetőségének, bizonyos 

                                                 
73 KÁRMÁN, „A konfesszionalizáció hasznáról…, 30. 
74 Uo, 32–33. 
75 MOLNÁR, Lehetetlen küldetés?..., 96–97. 
76 Uo., 99. 
77 KÁRMÁN, „A konfesszionalizáció hasznáról... ”, 35.  



18 

 

fokú „rugalmatlanságának” problematikájára más tudományterületek számára. A Kármán 

Gábor tanulmányát követő évben Balázs Mihály írásban fejtette ki, mik a modellel 

kapcsolatos kétségei az erdélyi reformációhoz kapcsolódóan. Bár a munka nem 

irodalomtörténeti, sokkal inkább társadalomtörténeti, találhatók benne az irodalmi 

szempontú vizsgálódáshoz jól hasznosítható utalások. Balázs Mihály Walter Zeeden és 

Martin Heckel kutatásai alapján javaslatot tesz a „dogmatikai tanrendszerek és hitvallások 

kialakulását” jelentő Konfessionsbildung, valamint „a hitvallások hatására és szellemében” 

a gazdasági, társadalmi, állami, politikai, kulturális, családi lét és az erkölcsök egészének 

átformálódását lefedő Konfessionalisierung különválasztására. Míg az első egy szűkebb, 

egyháztörténeti eseményt, a második egyetemes társadalomtörténeti folyamatokat definiál. 

E terminológiai különbséget is jelölve helyesnek látná, ha a Konfessionsbildungot a 

„felekezetépítés” kifejezésre, a Konfessionalisierungot pedig „konfesszionalizáció vagy 

konfesszionalizálódás” kifejezésekre magyarítanánk.78 A terminológiai megkülönböztetés 

jobb megértéséhez fogódzót jelenthet, amit Balázs Mihály a későbbiekben Thomas 

Kaufmann gondolatait ismertetve rögzít. Kaufmann sem az augsburgi vallásbékét, sem 

Luther fellépését nem tekinti korszakhatárnak vagy egy új korszak kezdetének. 

Elgondolásában a reformáció történelmi jelentősége valamikor az 1530-as évekre tehető, de 

ezt a későbbi időpontot is „csupán” a reformáció egy olyan alperiódusának véli, mely a 

konfesszionalizációként megjelölhető szakaszba torkollik. Kaufmann elméleti 

építményrendszerében a 16. század második felében egy olyan, a reformációval kezdődő 

folyamat teljesedett ki, melyben a dogmatikát „iskolásan” összegző káték, hitvallások 

íródtak, a protestantizmus irányzatai és csoportosulásai megalakultak, valamint ezek 

együttélésének jogi előfeltételei kimunkálódtak.79 

Mivel ezek az iskolás káték és hitvallások az egyházi önmeghatározásban komoly 

szerepet játszottak,80 az önmeghatározás írásos leképeződéseiként alapjaiban határozták meg 

a felekezeti tudatalakulást mind közösségi, mind egyéni szinten. Ezért gondolom, hogy a 

káték, hitvallások szerepét hangsúlyozó, gondolatilag is tágabb kereteket biztosító 

Konfessionsbildung–Konfessionalisierung fogalompár a Reinhard–Schilling-féle 

paradigmánál alkalmasabb lehet arra, hogy a magyar 17. század eleji konfesszionalizációs 

folyamatokat az írott formában leképeződő identitás felől megfoghatóbbá tegye. 

                                                 
78 BALÁZS, „Az alkalmazás dilemmái... ”, 5–6.  
79 Uo., 9–10. 
80 HELTAI János, Műfajok és művek a XVII. század magyarországi könyvkiadásában (1601–1655), Res libraria 

2 (Budapest: Universitas Kiadó, 2008), 191. 



19 

 

 A magyar kora újkori identitás irodalmi szempontú vizsgálatához, megítélésem 

szerint, alapvetőek továbbá Győry L. János, Bitskey István és nem utolsó sorban Heltai János 

bizonyos észrevételei. A Református identitás és magyar irodalom című tanulmányában 

Győri L. János a református identitásnak négy olyan elemét sorolja fel, melyek elsősorban 

irodalmi közvetítéssel az összmagyar nemzeti tudatra is nagy befolyást gyakoroltak.81 Ezek 

a közép-európai régióban a nemzeti és református felekezeti identitást meghatározó 

anyanyelviség, az ószövetségi gyökerű, középkortól hagyományozódott apokaliptikus 

történelemszemlélet, az erőteljes biblicizmus, és végül az iskola.82 Kiemelte továbbá a 

reformáció rendkívül gyors hódítását magyar területeken,83 s hogy a református felekezet 

„társadalmi bázisát” egészen a 20. századig az alsóbb társadalmi rétegek, azaz a földművelő 

kis- és középparasztság, továbbá a kisnemesség képezte.84 E gyorsan terjedő reformációval 

kapcsolatos megjegyzéseit szükséges Péter Katalin azon megállapításával kiegészíteni, 

miszerint a reformáció a nyugati államoktól eltérően hazánkban viszonylag békésen zajlott.85 

Azt is érdemes megemlíteni, amit Kármán Gábor és Balázs Mihály jegyeztek le a Reinhard–

Schilling-féle konfesszionalizációs paradigma etatista, vagyis az állam szerepét 

túlhangsúlyozó nézete ellenében. Az elgondolással szemben, ami az államot a közösségeket 

alapjaiban szervező hatalomként definiálja, a nemzetközi szakirodalomra támaszkodva 

olyan ellenpéldákat hoztak fel, mint a franciaországi hugenotta közösségekben, Írországban, 

Skóciában, a Német-római  Birodalom gyenge államhatalommal rendelkező területein vagy 

a németalföldi régióban tapasztalható egyes jelenségek.86 A mikrotörténeti vizsgálatok itt 

javarészt egy „spontán, alulról jövő” konfesszionalizációról számoltak be.87 Vagyis, ahogy 

Kármán Gábor Heinrich Richard Schmidt nyomán fogalmaz: a konfesszionalizáció 

teóriájának meg kellene szabadulnia a társadalom állam általi fegyelmezésének 

(Sozialdisziplinierung) elméletétől, mert a kutatott időszakban ez nem lelhető fel. Bár egyes 

esetekben ugyan lehet szerepe, de jelenléte nem előfeltétele, sokkal inkább esetlegessége a 

konfesszionalizációnak.88 Az itteni jelenségek elkülönítésére vezette be a nemzetközi 

kutatás a Selbstkonfessionalisierung (önfelekezetiesedés) fogalmát, mely azokban a 

                                                 
81 GYŐRI L., Református identitás..., 39. 
82 Uo., 39–47. 
83 Uo., 38. 
84 Uo., 46. 
85 PÉTER Katalin, A reformáció: kényszer vagy választás?, Európai Iskola (Budapest: Nemzeti Tankönyvkiadó, 

2004), 119. 
86 BALÁZS, „Az alkalmazás dilemmái...”, 8; KÁRMÁN, „A konfesszionalizáció hasznáról... ”, 31.  
87 KÁRMÁN, „A konfesszionalizáció hasznáról... ”, 31.  
88 Uo. 

 



20 

 

közösségekben volt jelentős, „ahol a gyülekezet nem csupán objektuma, hanem szubjektuma 

is volt »az integráló erővel fellépő egyházfegyelemnek«”.89 Ezáltal, ismét Heinrich Richard 

Schmidt szerint, maga a Gemeinde (közösség, község) vált a fegyelem megteremtésének 

hordozójává, s ezt még az államegyházakban történtek mérlegelése során sem szabad 

figyelmen kívül hagyni. Ezek a fenti megállapítások némiképp összecsengnek Győri L. 

János azon megállapításával, mely szerint az ugyancsak gyengébb központi hatalommal bíró 

magyar területek református felekezeteinek társadalmi bázisaként – egész a 20. századig – 

az alsóbb társadalmi rétegeket, a földművelő kis- és középparasztságot, továbbá a 

kisnemességet jelölhetjük meg. Elképzelhető tehát, hogy ebben az esetben szintén egy 

alulról szerveződő konfesszionalizációról beszélhetünk. Annál is inkább, mivel már 

Kecskeméti C. prédikációiban találkozhatunk olyan megnyilvánulásokkal, melyek a 

közösség, szűkebb értelemben a háztartás, a család vagy a gyermekek hitbéli 

fegyelmezésére, „önfegyelmezésére” szólítanak fel. Ezeket a prédikátori utasításokat 

később, a szövegelemzéseim során kissé bővebben ismertetem.  

 Bitskey István az identitásnak az elbeszélt szövegek révén szerveződő alakulása 

kapcsán elkülönítette az egyéni identitásnak emlékiratokban, önéletírásokban, siralmas és 

bűnbánó imádságokban megjelenő alakulatait a közösségi öndefiníciónak vallásos és 

politikai szövegekben való megnyilvánulásaitól.90 A Győri L. János-féle magyar református 

identitás mellett pedig a kollektív és önreprezentáció további négy fő típusát is leírta: vagyis 

a humanizmus és patriotizmus kettős pillérén nyugvó humanista patriotizmust; az erdélyi 

szász kettős identitást; a felső-magyarországi multikulturális térségi identitást; valamint az 

elsősorban jezsuiták által propagált magyar barokk katolikus identitást.91 Ezek közül, 

kutatásom területi kijelölését is szem előtt tartva, a felső-magyarországi multikulturális 

térségi, valamint a jezsuiták kora újkori tevékenységéhez több szállal kapcsolódó barokk 

katolikus identitás érdemel nagyobb figyelmet.92 Utóbbi többek között azért, mert ennek 

egyik erőteljes kifejeződése a Jézus Társasága által magyar területeken újraélesztett és nagy 

erőkkel népszerűsített szent- és képtisztelet, melyet Kecskeméti C. János is megtámad Felelet 

című vitairatában. Az első pedig azért, mert meggyőző magyarázatot ad arra, hogy ebben a 

toleránsnak mondható felső-magyarországi multikulturális társadalomban miért nem lehetett 

olyan kiélezett felekezeti ellentétekkel találkozni, mint Európa nyugati területein. Bitskey 

                                                 
89 BALÁZS, „Az alkalmazás dilemmái...”, 8; vö. KÁRMÁN, „A konfesszionalizáció hasznáról... ”, 31–32.  
90 BITSKEY, „Felekezetiség és identitástudat...”, 8.  
91 Uo., 12–35. 
92 Uo., 30–35. 



21 

 

István véleménye, hogy bár a rekatolizáció kétségtelenül ért el eredményeket, de nem volt 

képes alapvetően változtatni a térség multikulturális arculatán. Az etnikai, nyelvi, felekezeti 

és regionális kötöttség az eszmék, műveltségi modellek számos kombinációját teremtette 

meg, így a szellemi élet rétegzettsége, tagoltsága – az ellentétek ellenére – a társadalom életét 

tette gazdagabbá és árnyaltabbá. Amit a felső-magyarországi polgárosodó városi lakosság 

önmeghatározása alapjának tartott, az az egy bizonyos városhoz való tartozás érzése, „s csak 

ezen belül jelentkezett vallási és nyelvi azonosságtudata.”93 

 Ezzel a felső-magyarországi attitűddel jól rokonítható, abba jól beleillik Heltai János 

azon megfigyelése, hogy e területek reformációját a lakosság és a prédikátori réteg egyfajta 

„kontinuitásként”, csendes és békés hitváltásként élhette meg.94 Épp ebben a kontinuitásban 

látja annak az okát, hogy a felekezeti gondolkodásban nem igazán jelenhetett meg még a 17. 

század első két évtizedére sem markáns egyházszakadáshoz kötődő képzet,95 sem pedig mi–

ti csoporttudati elemek.96 Elgondolásában a magyarországi reformáció két időpontban került 

olyan a helyzetbe, amikor a régi egyházhoz való viszonyát valamiképp tisztáznia kellett: 

először Trident (1545–1563) előtt, majd Trident után kényszerült „önértelmezésre” a 

katolicizmushoz képest.97 Heltai János szerint az 1530–1540-es évek magyar reformátori 

gondolkodásában nem fedezhető fel határozott felekezeti tudat. A protestánsok ekkor még 

kifejezetten a régi egyház keretein belül, a krisztusi és antikrisztusi egyház oppozíciójában 

jelenítették meg önmagukat. Előbbit a hit által való megigazulás, az egyetemes papság és a 

Sola Scriptura elvével, az Antikrisztusét pedig nagyrészt a ceremóniákkal, kép- és 

szenttisztelettel, a pápai hatalommal stb. jellemezték. Tehát egyáltalán nem voltak még mi–

ti csoporttudati elemek és magyar nyelvű összefoglaló teológiai rendszerek. Az épp felbomló 

egyházi kereteken belüli konfliktust a reformátorok számára az igazság és hamisság 

küzdelme, a katolikusoknak pedig egy eddigieknél nehezebben kezelhető eretnek mozgalom 

jelentette.98 A Tridentinum utáni időszakban a mélyebb, katolikus tanoktól való 

elhatárolódást, melyet a papság addig csak a saját köreiben végzendő feladatként határozott 

meg, a jezsuiták magyarországi fellépésével és a katolicizmus megerősödésével azonban 

már a papságnak a hívek lehető legszélesebb köreiben is el kellett végeznie.99 Kecskeméti 

C. János általam vizsgálni kívánt 1622-es az Az papistak közöt es mi közöttünk… című 

                                                 
93 Uo., 30. 
94 HELTAI, „A mennyei tudomány...”, 203.  
95 Uo.  
96 Uo., 198–199.  
97 Uo., 197. 
98 Uo, 198–199. 
99 Uo., 205. 



22 

 

polemikus prédikációs kötetével kapcsolatban továbbá azt emelte ki, hogy bár „határozott 

felekezeti tudat”, tehát az addig egyként elképzelt egyházban történt szakadás, egy másik 

egyház létezésének felismerése, tudatosulása és az egyénnek ahhoz valamilyen viszonyulása 

„nem rajzolódik ki ebben az írásban sem”, de „minden eddiginél határozottabb az oppozíció 

megfogalmazása az Isten tiszta igéjét hirdető lelkipásztorok és a szegény községet 

tévtanításokra hajtó jezsuiták között”. Ez jól tükrözi a megkülönböztetés kiemelt fontosságát, 

továbbá magyarázhatja, hogy a vizsgált 1616–1619-es időszak protestáns vitairatainak miért 

egyik fő törekvése a katolikus és protestáns teológiai különbségek részletező kifejtése.100 

 A disszertáció első szakaszában elemezni kívánt négy Kecskeméti C.-munka, 

valamint Alvinczi Péter Defensiója, melyek szinte egy időben kerültek ki a sajtó alól, jól 

mutatják, hogy a teológiai és a csak később kifejlődő politikai jezsuitaellenes argumentáció 

hazánkban egymással párhuzamosan volt jelen. Ennek a 17. század elejére irányaiban jól 

differenciálható jezsuitaellenes argumentálás megléte az oka, melynek bizonyos elemei így 

hazai területeken az aktuális igényekhez párosítva, kiválogatva kerülhetett felhasználásra. 

Alvinczi Péter politikai röpiratában a szöveg által közvetített nemesi önreprezentáció 

kiemelt jelentőségű, mely részben rávilágít arra is, hol tartott, milyen kiforrottsági szinten 

volt az adott pillanatban a korabeli nemesi konfesszionalizáció. Mivel mindezt főként a 

jezsuitaellenesség viszonylatában teszi, ezért a szöveg ilyen jellegű megnyilvánulásait 

veszem górcső alá. Más a helyzet Kecskeméti C. János prédikátori megszólalásaival: ezek, 

véleményem szerint, megkísérlik közelíteni, közvetíteni az általa ideálisnak tartott 

református „igaz vallású keresztény” képét már a szélesebb néprétegek, azaz az ungvári 

református, vegyes összetételű közösség számára. Ezzel együtt pedig talán egy, a tanok 

mentén képződő egyházszakadás tudatosulása is elkezdődhetett. 

A két, kifejezetten jezsuitaellenes kiadvány, a Fides Iesv et Iesvitarvm és az 1657-es 

Jesvita paterek titkai nyomtatása közti közel négy évtizedben a protestáns felekezetek 

önértelmezésében, de főként a Jézus Társasága magyarországi helyzetében komoly 

változások történtek. Ezeket az egymással összefüggő változásokat a következőkben azért 

tartom fontosnak bemutatni, mert többek között választ adhatnak arra a fő kérdésemre, hogy 

a szigorúan teológiai Fides Iesv et Iesvitarvm és a szatirikus Jesvita paterek titkai miért 

kerülhetett éppen az adott időpontokban kiadásra.  

                                                 
100 Uo., 203–204. Heltai János ennek kapcsán sorolja fel Kecskeméti C. János Fides Iesv et Iesvitarvm- és 

Catholicvs reformatvs-fordítását, Szegedi Dániel 1616-os Itinerarium Catholicumát (RMNy 1104), valamint 

Milotai Nyilas István debreceni kiadású, 1617-es Mennyei tudomány szerint való irtoványát (RMNy 1132). 



23 

 

1.3. Jezsuitaellenesség és magyar református konfesszionalizáció 

metszéspontjai 

A jezsuitaellenesség és konfesszionalizáció kora újkori magyar egymásra hatásának 

vizsgálatához elsőként talán érdemes lehet összevetni a már ismertetett, Heidi Buch-féle 

jezsuitaellenes polémia hármas felosztását a magyar polemikus irodalom Heltai János által 

leírt, résztvevők szerinti hármas tagolásával. Ezek szembesítésével ugyanis láthatóvá válnak 

nemcsak a polémiában részt vevő felek összetételének különbségei, hanem bizonyos időbeli 

„elcsúszások” is. A jezsuitaellenes érvelés, polémia Buch-féle három iránya: egyrészről a 

trienti zsinat utáni általános támadásoké a katolicizmus és az azt megtestesítő jezsuiták 

ellenében, másfelől kb. 1560-tól a lutheránus–kálvinista–jezsuita háromszögben folytatott 

vitáké, s végül a kifejezetten antijezsuita megnyilvánulásoké, melyek már nem feltétlenül 

katolikus táboron belüli entitásként kezelték a Jézus Társaságát.101 A 16. század első felében 

hazai területeken a reformációs tanokat képviselők fő célja a régi egyház intézményi 

tekintélyének rombolása és a saját, valóban krisztusinak tartott tanításainak felmutatása. Ezt 

a szakaszt követte a belső protestáns hitviták időszaka, s majd csupán a 17. század első 

évtizedeiben váltak fontosabbá ezeknél a katolikus–protestáns hitviták.102 Utóbbi egybeesik 

a jezsuita rend végül sikeres, 17. századi megtelepedésével a Magyar Királyság területén. 

Vagyis míg tőlünk nyugatra a jezsuiták 1540-es hivatalos alapítását követően két évtizeddel, 

az 1560-as években már jelentős felekezeti ellentétek voltak kialakulóban a Jézus Társasága 

aktív részvételével, addig nálunk a reformációs tanok elterjedése – s ahogy Péter Katalin is 

kiemeli: viszonylag békés térhódítása –,103 valamint a jezsuiták számottevő, 17. század eleji 

polemikus fellépése közt jóval több időnek kellett eltelnie. Kijelenthető továbbá, hogy a 

nemzetközi jezsuitaellenes érvelés alapvető irányai a 17. század első évtizedeire kiforrottak. 

Tehát magyar területekre ez a kész argumentációs arzenál érkezhetett; főleg a lefordított 

vagy forrásként használt jezsuitaellenes iratok közvetítésével és persze a peregrinációból 

hazatért értelmiség révén. 

Az eddig ismertetettekből az is kirajzolódni látszik, hogy mindhárom folyamat, azaz 

a polemikus irodalomnak a résztvevőit érintő, a Jézus Társasága számottevő fellépésének 

következtében beállt változása, majd az ezzel összefüggő jezsuitaellenesség megjelenése, 

továbbá a szélesebb néprétegekre kiterjedő protestáns önmeghatározási folyamatok kezdetei 

hazánkban mind a 17. század első évtizedeire datálhatóak. Meglátásom, hogy épp ez a 

                                                 
101 PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”..., 29. 
102 HELTAI, „A nyomtatott vallási... ”, 115.  
103 PÉTER, A reformáció: kényszer…, 119; vö. HELTAI, „A mennyei tudomány... ”, 206.  



24 

 

különös hármas együttállás az, ami miatt vizsgálat tárgyává válhat; ráirányítva a figyelmet a 

jezsuitaellenességnek református konfesszionalizációban betöltött szerepére, továbbá 

bizonyos, a nemzetközitől eltérő jelenségekre és folyamatokra. 

 A Fides Iesv et Iesvitarum 1610-es magyar vonatkozású latin kiadása, valamint 

Czeglédi P. István 1666-os Egy veres tromfosdija egy-egy „stratégiailag” kiemelten fontos 

városhoz: Nagyszombathoz és Sárospatakhoz köthető. Feltételezésem szerint az 1657-es 

Jesvita paterek titkai fordítása pedig leginkább a kassai események apropóján készülhetett; 

ezt a nyomtatványt tárgyaló negyedik fejezetemben igyekszem adatokkal alátámasztani. E 

három helyszínhez járul negyedikként a Kecskeméti C. Jánosnak 1617 és 1620 között 

szolgálati helyet biztosító Ungvár. Mivel a jezsuiták módszeres és rendkívül sikeres 17. 

századi terjeszkedését jól kirajzolja e négy település katolikus kézre kerülése, ezért az itt 

zajló konfesszionális küzdelmek vázlatos ismertetését végzem el a következőkben. 

1.3.1. Nagyszombat/Ungvár (1615), Kassa (1657) és Sárospatak (1663) 

A Kecskeméti C. János magyar fordításának alapját képező 1610-es, latin nyelvű Fides Iesv 

et Iesvitarvm elsősorban Nagyszombatnak köszönhette megszületését. A nyomtatvány 

keletkezésének okait jobb megvilágításba helyezheti a 17. század első másfél évtizedének e 

városhoz köthető, kutatásom szempontjából fontos történései: úgy mint Forgách Ferencnek 

innen irányított rekatolizációs törekvései, a város felekezeteinek konfesszionális 

„villongásai”, végül az 1615-ös nagyszombati jezsuita kollégium alapítása és ezzel együtt a 

rend komolyabb szellemi, területi térnyerésének, misszióinak kezdetei. Az 1551-es bécsi és 

az 1556-os prágai jezsuita kollégiumalapítás után Magyarországon Nagyszombatban jött 

létre kollégium és rendház 1561-ben, Oláh Miklós esztergomi érsek jóvoltából. Ezt az első 

alapítást a protestánsok ellenállása és egy 1567-es tűzvész azonban hamar elpusztította.104 A 

későbbi esztergomi érsek, Forgách Ferenc már nyitrai püspökként felkarolta, anyagilag 

támogatta a Vágsellyén majd Znióváralján megtelepedő jezsuitákat, ösztönözve missziós 

tevékenységüket és hitvitáikat, valamint az erőszakos katolikus templom-

visszafoglalásoktól sem riadt vissza. Pázmány Pétert jezsuita szerzetesként 1601 és 1603 

között többször Forgách Ferenc püspök mellett találjuk: segítette egyházmegyei püspöki 

vizitációiban, továbbá ő javasolta azt Forgáchnak, hogy látogatásait terjessze ki a káptalanra 

                                                 
104 FARKAS Gábor Farkas, „Előszó”, in Magyarországi jezsuita könyvtárak 1711-ig: Nagyszombat 1632–1690, 

szerk. FARKAS Gábor Farkas és MONOK István, II, Adattár XVI–XVII. századi szellemi mozgalmaink 

történetéhez: 17/2, 9–34 (Szeged: Scriptum Kft., 1997), 10. 

 



25 

 

is, s hogy a tridenti zsinat határozatainak megfelelő szabályokat írjon elő a papi 

testületnek.105 1605-ben Bocskai csapatai elől az 1599-től Vágsellyén működő jezsuita 

kollégiumból a tanulók és a rendtagok Bécsbe menekültek, az épületet pedig a hajdúk 

felgyújtották.106 A Bécsbe menekített vágsellyei kollégiumi könyvtár megmaradt állományát 

1607-ben Nagyszombatba küldték, s ugyanezen évtől Forgách Ferenc esztergomi érsek 

mellett tartózkodott Pázmány Péteren kívül Dobokay Sándor, a vágsellyei kollégium korábbi 

rektora is.107 A bécsi béke és az 1608. évi törvények azonban jogilag állták útját a további 

jezsuita kollégiumalapításoknak: a protestáns rendek az ehhez szükséges alapítványok 

tételét a rend ingatlanbirtoklási jogának megtagadásával akadályozták meg.108 Mindezek 

ellenére a 16–17. századi távolsági kereskedelemben jelentős szerepet betöltő szabad királyi 

városban mégis elkezdődött a jezsuita letelepítés lassú előkészítése. S mivel az esztergomi 

érsekséget és káptalant 1543-ban ide menekítették, Forgách Ferenc alkalmasnak vélte, hogy 

püspöki székhelyeként is funkcionáljon.109 Ilyen határozott katolikus háttérrel a 

nagyszombati kollégium 1615-ben megnyithatta kapuit a diákság előtt. 

 A jobbágyok szabad protestáns vallásgyakorlatát is lehetővé tevő 1608. évi 

országgyűlés után, 1610-ben (az oppenheimi, magyar vonatkozású latin Fides Iesv et 

Iesvitarvm kiadásának évében) Thurzó György nádor protestáns zsinatot hívott össze. Ez a 

gyűlés megteremtette az „evangélikus egyháznak a katolikusokétól immár teljesen független 

autonóm szervezetét”.110 A zsolnai zsinat ellen Forgách rögtön 1610. április 17-én óvást 

nyújtott be, érvénytelennek nyilvánítva annak határozatait. Nyomatékul 1610 nyarára 

tartományi zsinatot kívánt összehívni, ami csak 1611-ben valósult meg Nagyszombatban.111 

A felekezeti ellentétek kiéleződését jól jelzi a nagyszombati ferences kolostorhoz kötődő 

épületfoglalás, ami végül elvezetett a kálvinista prédikátor és iskolamester városból való 

kiűzéséhez. Ebben minden valószínűség szerint Forgách Ferenc érseknek is szerepe 

lehetett.112 A Bocskai-felkelésben a kolostort – erőszaktól sem mentesen – a kálvinista 

híveknek még Illésházi István foglalta el, melyet aztán Forgách Ferenc 1609-ben visszaadott 

                                                 
105 DÉNESI Tamás, „Forgách I. Ferenc”, in Esztergomi érsekek: 1001–2003, szerk. BEKE Margit, 277–284 

(Budapest: Szent István Társulat, 2003), 278. 
106 FARKAS, „Előszó”, 16. 
107 Uo., 18. 
108 MOLNÁR, Lehetetlen küldetés?..., 96–97. 
109 FARKAS, „Előszó”, 18–19. 
110 HELTAI, „A nyomtatott vallási... ”, 123.  
111 DÉNESI, „Forgách I. Ferenc”, 280–281. 
112 Uo., 280. A Forgách érsekhez köthető erőszakos polgári fellépésekről Asztalos András 1609. november 28-

án kelt sorai is tanúskodnak: SZENCZI MOLNÁR Albert, Naplója, levelezése és irományai, DÉZSI Lajos, szerk., 

(Budapest: Magyar Tudományos Akadémia, 1898), 330. 

 



26 

 

eredeti tulajdonosainak.113 Az épülettől megfosztott nagyszombati kálvinisták az 

istentisztelet számára ezért egy közös épületet kaptak, a református iskola pedig továbbra is 

a tehetős laikus, Asztalos András egyik házában kapott helyet. A kedvezőtlen állapot 

orvoslására a közösség a következőkkel fordult Nagyszombat vezetése felé: adjon át a 

városvezetés a kálvinistáknak egy katolikus templomot és külön iskolaházat, prédikátoraik, 

tanítóik fizetését pedig közköltségből finanszírozza. A város ezt megtagadta,114 majd a vita 

odáig fajult, hogy a kálvinista prédikátor és iskolamester eltávolítását helyezte kilátásba. A 

nagyszombati reformátusok ezek után először Illésházi István nádorhoz fordultak 

segítségért, aki az 1609. március 24-én kelt parancsában az 1608-as országgyűlés 

határozataira hivatkozva szólította fel Nagyszombat tanácsát a szabad vallásgyakorlat 

tiszteletben tartására. A kálvinisták, Hollósi Márton nevű prédikátoruk áprilisi halálát 

követően Rátkai Györgyöt, iskolamesternek pedig Makai Mátét hívták meg. Az így 

megerősített református értelmiség, Asztalossal az oldalán, ismét szembeszegült a 

nagyszombati vezetéssel. A kálvinisták patrónusának, Illésházi nádornak augusztusi 

halálával azonban a város újra felszólította a gyülekezetet iskolájuk bezárására és a tudta 

nélkül behozott tanító elbocsátására. A kialakult helyzetről az év vége felé már II. Mátyás is 

értesült: október 12-én parancsban szólította fel a várost a „vallási villongások” 

beszüntetésére. A katolikus lakosság mindennek ellenére végül kiűzte Rátkai György 

kálvinista prédikátort és Makai Máté iskolamestert.115 

A jezsuiták szellemi térnyerését leghatározottabban 1603-tól, Magyari István sárvári 

lutheránus prédikátornak szánt Feleletétől kezdve, Pázmány Péter munkássága fémjelzi. 

Ennek csúcspontja a pozsonyi sajtót 1613-ban elhagyó Kalauzának első kiadása.116 Pázmány 

kiadványainak legfőbb célja a katolikus álláspont kialakítása volt a nyilvánosság számára, 

így már ebben az első, Forgách Ferenc felszólítására elkészített és az ő költségén kiadott,117 

1603-as hitvitájában sem érdemi válasszal szolgált Magyari felvetésére, hanem tematizálta 

„a különböző egyházak, a római és az újító felekezetek történeti régiségének, időbeli 

folyamatosságban való létezésének” problémáját.118 Azaz felismerte, hogy a római 

                                                 
113 IPOLYI Arnold, Veresmarti Mihály XVII. századi magyar iró élete és munkái. Korrajz a hitujitás idejéből, 

1, Házi Könyvtár 18 (Budapest: Szent-István-Társulat, 1875), 370. 
114 Uo., 368–369. 
115 Uo. 
116 RMNy 1059. 
117 RAPAICS Rajmond, „Bevezetés”, in PÁZMÁNY Péter, Felelet az Magyari István sárvári praedicatornak az 

ország romlása okairúl irt könyvére, sajtó alá rend. RAPAICS RAJMOND, Pázmány Péter Összes Munkái, 1 

(Budapest: M. Kir. Tud.-Egyetemi Nyomda, 1894), 3–11, 8. 
118 HELTAI, „A nyomtatott vallási... ”, 120.  

 



27 

 

egyházon kívül már létezik másik egyház is, mellyel szemben szükséges a katolikus álláspont 

kialakítása. A Jézus Társasága önálló területi térnyerését, kollégiumalapításait az 1608-as 

törvények jócskán akadályozták, ezért a fő- és középrangú családokat érintő, elsősorban a 

jezsuiták által kivitelezett rekatolizálási hullámban a kollégiumok helyett a jezsuita missziók 

játszottak fontosabb szerepet.119 E missziók azért rendkívüli jelentőségűek, mert az általuk 

életre keltett új katolikus elit biztosított anyagi és jogi hátteret a Jézus Társasága hosszú távra 

történő itthoni berendezkedéséhez.120 Ennek a hosszú távra történő berendezkedésnek, 

ezeknek a misszióknak Nagyszombattal párhuzamos helyszíne, illetve kiindulópontja a 

felső-magyarországi régió keleti sarkában elhelyezkedő Ungvár, ahol Kecskeméti C. 1617–

1620 között vállalt prédikátori szolgálatot. 

 A konfesszionalizáció és jezsuitaellenesség egymásra hatása szempontjából 

lényeges, hogy a szakirodalom az 1430-tól szabad királyi város121 Ungvárt olyan 

településként tartja számon, mely a 16. század közepétől a reformáció híve volt,122 s mely 

így később, 1589-től valószínűleg református elemi iskolával is rendelkezett.123 Az 1618-tól 

1772-ig vezetett Liber Ecclesiae, seu Matricula Diocaeseos Ungensis című egyházlátogatási 

jegyzőkönyv előszava említést tesz továbbá arról, hogy a pár éve – minden bizonnyal a 

katolikus restauráció előretörése következtében – megszakadt látogatásokat 1618-ban újra 

bevezetik a meglazult egyházi fegyelem és egyházi szolgálmányok csökkenésének 

orvosolására. A látogatást végző testületnek szándékában állt vizsgálni nemcsak a 

„lelkészek, tanítók és hallgatóik erkölcsi állapotát, hanem pásztori és tanítói működését 

is.”124 A felső-magyarországi keleti régió konfesszionális átrendeződését nagy mértékben 

befolyásolta a vidék egyik legbefolyásosabb urának, Homonnai Drugeth III. Györgynek 

hitváltása. Homonnai Drugeth még 1600–1601 között a prágai jezsuita kollégiumban 

katolizált,125 majd 1612-ben kért engedélyt a királytól, hogy gimnáziumot alapíthasson 

                                                 
119 MOLNÁR, Lehetetlen küldetés?..., 99. 
120 Uo., 28. 
121 MÉSZÁROS Károly, Ungvár története, a legrégibb időktől maig (Pest: Ráth Mór, 1861), 24. 
122 Uo., 68. Dienes Dénes egyik adata alapján Ungvár plébánosa 1555-ben már egy bizonyos „Péter magister”, 

aki „bizonyosan a reformáció elkötelezett híve volt”. DIENES Dénes, A Tiszáninneni Református Egyházkerület 

története: A kezdetektől a Türelmi Rendeletig (Sárospatak: Hernád Kiadó, 2017), 70. 
123 SOÓS Kálmán, A reformáció terjedése és megszilárdulása a mai Kárpátalja területén (1517–1600), szerk. 

CSATÁRY György (Beregszász–Ungvár: „RIK-U” Kiadó, 2017), 64. 
124 HARASZY Károly, „Az egyházmegye története”, in Az ungi református egyházmegye. Adalékok az ungi 

református egyházmegye történetéhez, szerk. HARASZY Károly, Református egyházi könyvtár, 9–103 

(Nagykapos: Heiman Vilmos, 1931), 36–37. 
125 MOLNÁR, Lehetetlen küldetés?..., 102; vö. BORBÉLY Zoltán, A Homonnai Drugethek Felső-

Magyarországon a 17. század első évtizedeiben, PhD-értekezés, kézirat (Eger: EKF BTK 

Történelemtudományi Doktori Iskola, 2015), http://eklektika.ektf.hu/dsr/access/b109a97f-8224-4ab6-b5f5-

5a6d465485ad (utolsó hozzáférés: 2020. 04. 29.), 177–188. 

 



28 

 

homonnai birtokán.126 Elsősorban e főnemesi hitváltás következményeként 1612-ben 

Homonna egész lakossága és a rezidencia környékén majdnem 2500 lélek katolizált, majd 

pedig közel ezer, korábban Lengyelországba települt jobbágy tért vissza a vidékre a 

katolikus vallásgyakorlás reményében. 1614-ben az ugyancsak konvertált Forgách 

Zsigmond (a Nagyszombat katolikus restaurációját hatalmilag is elősegítő Forgách Ferenc 

esztergomi érsek testvére) felső-magyarországi főkapitány mellett aztán már Kassán is 

megjelentek jezsuiták.127 Megjegyzendő, hogy a homonnai uradalom éppen átformálódó, 

multikonfesszionális arculatához hozzátartoztak azok a görögkeleti rutének is, akiknek 

nagyfokú ellenállása Homonnai Drugeth unitus egyházhonosítási kísérletét 

meghiúsították.128 Mindezek alapján elmondható, hogy ez a hirtelen bekövetkező, tetemes 

katolikus felekezetű lélekszám-módosulás igencsak átrajzolta a vidék településeinek addigi 

konfesszionális térképét. A Jézus Társasága vezetése a túlnyomórészt református Felső-

Magyarországon folyó missziókban a nagyszombati kollégiummal egy időben, 1615-ben 

kapuit megnyitó homonnai kollégiumnak kiemelt szerepet szánt. Épp ezért igyekezett 

legkiválóbb tagjait ide átcsoportosítani: az intézmény rektora mindjárt az iskolavezetésben 

tapasztalt, Nagyszombatot is megjárt Dobokay Sándor lett.129 A kollégiumhoz tartozó 

összesen tíz missziós állomás közül pedig az ungvári volt a legfontosabb.130 Mivel az 1615-

ös alapítású nagyszombati és homonnai kollégiumokból „számos misszió rajzott ki a 

környező konvertita földesurak birtokaira”,131 talán jobban érthető, hogy az akkorra már több 

mint fél évszázada református Ungvár miért nem volt képes ellenállni a térítéseknek, s hogy 

– ismét csak 1615-ben – a katolikusok miként tudták megszerezni az ungvári református 

templomot és katolikus bírót állítani a város élére.132 Ez a térben, időben közeli jezsuita 

terjeszkedés a legfőbb magyarázata annak, hogy Kecskeméti C. János 1617 és 1620 közé 

eső ungvári munkássága miért határozottan jezsuitaellenes. Heltai János szavait idézvei: 

egyrészről ott volt egy, a reformációt egyfajta kontinuitásként, a régi egyház intézményeinek 

spontán átalakulását a létező, egyetlen egyházon belül megélő református lakosság. 

                                                 
126 BUJDOSÓ István, „Az Ungvári Drugeth Gimnázium története (az alapítástól az 1880-as évek végéig)”, Acta 

Beregsasiensis, 1 (2011): 101–112, 104. 
127 MOLNÁR, Lehetetlen küldetés?..., 103. 
128 BORBÉLY, A Homonnai Drugethek..., 188–190. Ung vármegye ortodox rutén lakosságához ld. továbbá: 

DIENES, A Tiszáninneni…, 28–30. 
129 MOLNÁR, Lehetetlen küldetés?..., 108–109. 
130 Uo., 111. 
131 Uo., 28. 
132 Uo., 110. 

 



29 

 

Másrészről ezt a kontinuitást megzavaró, Homonnai Drugeth III. György által betelepített, 

intenzív missziós és oktatói munkát folytató jezsuita rend.133 

 Kassa és Sárospatak jezsuitákkal folytatott küzdelmeiről, hitvitáiról, érintve a 

települések felekezeti ellentéteit, konfesszionalizációs folyamatait, a legutóbb két 

irodalomtörténeti munka is született: az első helyszínről Martis Zsombor írt Czeglédi P. 

István, kassai református prédikátor gyülekezetépítő tevékenységéhez kapcsolódóan.134 

Utóbbiról pedig Garadnai Erika Csilla, mikor a felső-magyarországi hitvita hatalmas, 

tizennyolc iratból álló szövegkorpuszát tette meg irodalmi vizsgálódásai tárgyául.135 Ezt 

figyelembe véve a továbbiakban főként e két munka megállapításaira támaszkodom. 

 A kassai református egyházat mint nyilvános vallásgyakorlati joggal nem rendelkező 

udvari egyházat (aulica ecclesia) a várost elfoglaló I. Rákóczi György alapította 1644 

húsvétján. Az 1645. évi linzi béke, az 1647-es és 1649-es országgyűlések, végül az 1650-es, 

III. Ferdinánd által szentesített egyezségével aztán törvényben határozta meg, hogy a 

lutheránus Kassán a reformátusokat és a katolikusokat is megilleti a szabad vallásgyakorlás 

joga. Az egyházi épületek számára szükséges telkek biztosításával megkezdődhetett a 

reformátusok fontosabb intézményeinek építése, melyekhez az anyagi támogatást nemcsak 

az erdélyi fejedelmi család tagjai és Abaújvár vármegye nemessége adta, hanem Kassa 

nemessége, jómódú polgársága is. A Regéczi Horváth András helyét elfoglaló Czeglédi P. 

István református prédikátor lett végül az a személy, aki Udvarhelyi György és Cherner 

György nemesek segítségével ténylegesen hozzálátott a templom, az iskola, azaz a 

református egyház intézményrendszerének kiépítéséhez és a gyülekezeti élet 

megszervezéséhez. A református iskola 1656-ra készült el, majd 1663-ban sor került a már 

addig is használatban lévő református templom felszentelésére. Így Czeglédi P. munkája 

nyomán Kassán „az 1660-as évekre országos szinten is jelentős” eklézsia működött.136 Bár 

a királyi országrészen a 16. század végére csupán három katolikus nagybirtokos család 

maradt (Erdődy-, Gersei Pethő-, Draskovich-család), a jezsuiták térítéseinek köszönhetően 

                                                 
133 HELTAI, „A mennyei tudomány... ”, 203.  
134 MARTIS Zsombor, „Nagyob kű emelés is kell a Sion vára rakására”: Gyülekezetalapítás, polémia és 

mártíromság Czeglédi István életművében, PhD-értekezés, kézirat (Miskolc: Miskolci Egyetem BTK 

Irodalomtudományi Doktori Iskola, 2016), http://midra.uni-miskolc.hu/?docId=25159 (utolsó hozzáférés: 

2020. 12. 28.). 
135 GARADNAI Erika Csilla, A felső-magyarországi hitvita (1663–1672): Sámbár Mátyás, Pósaházi János, 

Matkó István és Czeglédi István polémiája (Budapest: Országos Széchényi Könyvtár–Universitas Kiadó, 

2018). 
136 MARTIS, „Nagyob kű..., 9–10. 

 



30 

 

a helyzet hamarosan megváltozott.137 Miközben az Erdélyből 1607-ben kitiltott rend 1615-

ben visszatérhetett az Erdélyi Fejedelemség területére, az ugyanebben az évben alapított 

nagyszombati és homonnai kollégiumokból kiinduló sikeres missziók által megteremtett új 

katolikus elit képes volt anyagi, jogi hátteret biztosítani a Jézus Társasága hosszú távra 

történő berendezkedéséhez.138 A század közepére ezek a közép- és főnemesi családokat 

célzó missziók rendkívüli sikereket könyvelhettek el: Wesselényi Ferenc nádor 1655. április 

21-ei levelére hivatkozva Kulcsár Árpád jegyzi meg, hogy 1655-re a királyi országrészben 

már csupán négy főúri család maradt protestáns.139 

 Az első kassai jezsuita missziót a 17. század legelején Pázmány Péter és Némethy 

Jakab indította, majd 1618-ban a kis számú katolikus gyülekezet vezetésére Dóczy András 

kassai főkapitány a városba kérte Pongrácz István és Grodecz Menyhért jezsuitákat, 

valamint Kőrösi Márk kanonokot. Őket azonban az 1619. szeptemberében Kassára haddal 

bevonuló I. Rákóczi György katonái megkínozták és kivégezték, így a „kassai mártírok” 

halálával a térítések sokáig szünetelni kényszerültek. Újabb jezsuiták csak Bethlen halála és 

Kassa II. Ferdinándnak való behódolása után, 1631-ben érkezhettek a városba.140 

Mivel Kassa Felső-Magyarország felekezeti életében betöltött kiemelt szerepével 

Pázmány is tisztában volt, ezért az 1635-ben általa alapított nagyszombati egyetem 

megnyitásakor többek közt Eszterházy Miklóssal és Lippay György veszprémi püspökkel 

tanácskozva határozatot hozott, hogy az ország legalkalmasabbnak ítélt helyein – így Kassán 

is – jezsuita kollégiumot és gimnáziumot alapítsanak.141 A kassai 1654-es alapítású jezsuita 

kollégiumot Kisdy Benedek egri püspök 1657-ben, a Jesvita paterek titkai kiadásának 

évében, alapítványával akadémiává (egyetemmé) fejlesztette, mely hamarosan „ugyanazt a 

szerepet töltötte be a Felvidéken”, amit Nagyszombat a nyugati régióban.142 A jezsuiták 

módszeres terjeszkedésére mindemellett jellemző, hogy 1657-re a Jézus Társasága már nem 

                                                 
137 KULCSÁR Árpád, „A sárospataki hitvita (1660. szeptember 30. – október 1.)”, in Fiatal egyháztörténészek 

írásai, szerk. FAZEKAS Csaba, 21–46 (Miskolc: ME BTK Újkori Magyar Történeti Tanszék, 1999), 22. Ld. a 

tanulmány 3. sz. lábjegyzetét is. 
138 MOLNÁR, Lehetetlen küldetés?..., 28. 
139 KULCSÁR, „A sárospataki hitvita…”, 22–23. 
140 MARTIS, „Nagyob kű..., 10–11. 
141 Uo., 11. Vö. GARADNAI, A felső-magyarországi..., 20. 
142 GYENIS András, A jezsuita rend hazánkban: Rendtörténeti vázlat (Budapest: Szalézi Művek, 1941), 

http://www.ppek.hu/konyvek/Gyenis_Andras_A_jezsuita_rend_hazankban_1.pdf. (utolsó hozzáférés: 2020. 

12. 25.), 13. Garadnai Erika Csilla az akadémiává fejlesztést Velics László korábbi, 1913-as adata alapján 

1660-ra teszi. GARADNAI, A felső-magyarországi..., 21. 

 



31 

 

kevesebb mint négy kollégiumot, nyolc rezidenciát és tizennégy missziós állomást 

működtetett az országban, összesen 149 rendtaggal.143 

Ahogy arra Garadnai Erika Csilla hívja fel a figyelmet, Pázmány Péternek „a 

katolikus vallás égisze alatt megvalósítható országegyesítő politikai törekvése” nemcsak 

Kassa, hanem ezzel párhuzamosan Sárospatak térítését is napirenden tartotta.144 Ehhez, 

akárcsak Kassa esetében, csak Pázmány 1637-es halála után, a 17. század második felére 

érkezett el a megfelelő idő. Többek között olyan, a protestánsok és Erdély helyzetét romboló 

események hatására, mint II. Rákóczi György kudarcba fulladt 1657-es lengyel hadjárata, 

annak következményei, vagy férje 1649-es elvesztése után Patakra átköltözött és ott fiával 

szemben egyfajta „ellenudvart”145 működtető Lorántffy Zsuzsannának 1660-as halála. 

Miután majdnem két hónapra rá maga II. Rákóczi György is belehalt a szászfenesi 

ütközetben kapott sérüléseibe, a fejedelmi családból csupán felesége, Báthory Zsófia és 

kisfia, a későbbi I. Rákóczi Ferenc maradtak életben. A Rákóczival kötött házasság 

feltételeként katolikus hitéről kálvinista hitre kényszerített Báthory Zsófia 1661 áprilisában, 

Erdélyt hátrahagyva, magyarországi birtokaira költözött.146 Még ugyanebben az évben – az 

1660-as ún. sárospataki hitvita eredményeként – Báthory Zsófia fiával együtt nyilvánosan 

(re)katolizált, mellyel kezdetét vehette a jó előre megtervezett jezsuita misszió is.147 

 A legalább az 1530-as évektől148 protestáns Sárospatak katolikus hitre térítésében 

döntő szerepet játszott Sámbár Mátyás jezsuita szerzetes.149 Sámbár Mátyás, mikor 

nekilátott a pataki térítéseknek 1663-ban, már komoly tapasztalatokkal rendelkezett az 

1651–1658 közötti erdélyi, székelyföldi missziós, valamint az 1657–1658-as nagykárolyi 

térítő és rendházalapító munka révén. A felső-magyarországi hitvitát 1663-ban megindító, 

1661-ben Nagyszombatban nyomtatott Három üdvösséges kérdését is minden bizonnyal 

„egy olyan, elsősorban protestánsok lakta vidék áttérítésének” szolgálatában írta, amilyen 

Sárospatak is volt.150 Mindehhez tekintélyt és fejedelmi támogatást a város akkori patrónája, 

Báthory Zsófia nyújtott. Garadnai Erika Csilla Péter Katalin kutatásaira támaszkodva 

                                                 
143 MOLNÁR, Lehetetlen küldetés?..., 28. 
144 GARADNAI, A felső-magyarországi..., 20. 
145 LUKÁCS Zs. Tibor, „A korabeli propaganda és II. Rákóczi György megítélése”, Aetas, 1–2 (1995): 68–94, 

75; vö BARTHA Krisztina, „Az utolsó Báthory: Somlyai Báthory Zsófia életrajza (1628–1680)”, Belvedere, 1–

2 (2000): 4–21, 14. 
146 BARTHA, „Az utolsó Báthory…”, 17. 
147 GARADNAI, A felső-magyarországi..., 20–21. 
148 DIENES Dénes, „Sárospatak reformációja”, Egyháztörténeti Szemle, 4 (2008), http://www.uni-

miskolc.hu/~egyhtort/cikkek/dienes-sarospatak-reform.htm (utolsó hozzáférés: 2020. 02. 15.). 
149 GARADNAI, A felső-magyarországi..., 21. 
150 Uo., 18–19. 

 



32 

 

rámutat, hogy mivel a sárospataki református eklézsiában komoly személyi ellentétek voltak 

a prédikátorok között, „szinte tudomást sem vettek a jezsuita jelenlétről, nem történtek 

intézkedések az ellenük való fellépésről, inkább csak saját, a református híveket is megosztó 

problémáikat tárgyalták”. A Sámbár által a Három üdvösséges kérdésben felkínált katolikus 

álláspont így, ebben a megosztott és belső feszültségekkel küzdő felekezeti térben nyerhette 

el valódi funkcióját, jelenthetett potenciális alternatívát a protestáns hit ellenében.151 

 A Jesvita paterek titkai nyomtatási évében, 1657-ben indított, majd kudarcba fulladt 

lengyel hadjáratot magába foglaló, az egész országot „megrázó” fenti eseményekkel szoros 

összefüggésben álltak az ún. felső-magyarországi hitviták.152 Ehhez kapcsolódóan 

bocsátotta ki Kassáról Czeglédi P. István Egy veres tromfosdiját. A kutatás szerint 1666 

novemberében vagy decemberében készült el művével, s azért érezte szükségesnek, hogy a 

különben sárospataki résztvevőkkel zajló vitához hozzászóljon, mert a katolikusok által írt 

munkákat a kassai Türsch-nyomdában nyomtatták.153 Az 1610–1620-as évek nagy hitvita-

korszakához képest a nyilvánosság szerkezete is erősen átalakult Magyarországon. Ha 

megnézzük az Egy veres tromfosdi keletkezésének körülményeit, kultúrtörténeti 

beágyazottságát, azt tapasztalhatjuk, hogy a protestáns felekezeti önértelmezésben és a 

jezsuita rend magyarországi helyzetében megindult változások korántsem értek véget. A 

türelmes, jó előre megtervezett jezsuita terjeszkedés rendkívüli hatékonyságát jól kirajzolja 

a kiadványokhoz köthető városok, Kassa és az özvegy Lorántffy Zsuzsanna 1660-as haláláig 

ellenudvarként működő Sárospatak, továbbá a század elején kisebb megszakításokkal 

ugyan, de Nagyszombat és Ungvár tartós katolikus kézre kerülése. E négy helyszín 

történéseit figyelembe véve talán jobb megvilágításba kerül, hogy a jezsuitaellenesség 

teológiai, politikai és 17. század második felére egyre szatirikusabb kifejeződései, iratai 

miként kísérik, vagy esetleg alakítják a református tudatalakulást. 

 Előzetes hipotézisem mindezek alapján, hogy nálunk a református 

konfesszionalizáció folyamatára a jezsuiták fellépése erős hatást gyakorolt, s így ennek 

nyomán indulhattak meg a határozottabb felekezeti önmeghatározási folyamatok a 17. 

század elejére irányaiban kiforrott jezsuitaellenes argumentációs készlet hasznosításával is. 

Ezáltal hazánkban ez a nyugati mintától eltérően mehetett végbe, ahol a protestáns 

konfesszionalizáció 16. századi folyamataiba az idő előrehaladtával kapcsolódtak be a 

                                                 
151 Uo., 22–23. 
152 HELTAI János, „Kis Imre és Pósaházi János hitvitája a kálvinista vallás régiségéről, I”, Magyar Könyvszemle, 

2 (2007): 168–184, 170. 
153 RMNy 3279; vö HELTAI János, „Kis Imre és Pósaházi János hitvitája a kálvinista vallás régiségéről, II”, 

Magyar Könyvszemle, 3 (2007): 310–343, 320. 



33 

 

jezsuitaellenesség, jezsuitaellenes érvelés különböző, azaz a teológiai, a politikai, végül 

pedig a szatirikus hangvételű módozat. S ebből talán az a következtetés is levonható, hogy 

a már kialakult jezsuita „archetípusnak” köszönhetően a jezsuitaellenesség a 

konfesszionalizáció kezdeteitől integráns része lehetett a magyar református identitásnak. 

  



34 

 

2. KECSKEMÉTI C. JÁNOS TEOLÓGIAI JEZSUITAELLENESSÉGE 

Magáról a szerzőről, Kecskeméti (Sánta)154 C. Jánosról (? – 1624)155 viszonylag kevés adat 

áll rendelkezésre.156 Nyomtatványai elé írt ajánlásaiból, előszavaiból annyi mindenesetre 

kiderül,157 hogy itthoni tanulmányait Kecskeméten és Debrecenben végezte.158 Az egyetemi 

anyakönyvek szerint 1603. május 25-én iratkozott be a wittenbergi – ahol a magyar diákok 

seniora, elnöke –, majd 1604. április 13-án a heidelbergi egyetemre.159 Utóbbi intézmény a 

16. és 17 század fordulóján a David Pareus vezette teológiai stúdiumokat kínálta diákjai 

számára: Pareus a II. Helvét Hitvallásra épülő teológiai kurzusain javarészt saját tanárától, a 

Heidelbergi Káté egyik szerzőjétől, Zacharias Ursinustól „örökölt ortodoxiát adta elő 

tanítványainak”.160 Ezt az ortodoxiát itthon Alvinczi Péter, Geleji Katona István, 

Kecskeméti Alexis János, Milotai Nyilas István és Kecskeméti C. János népszerűsítették. A 

heidelbergi teológiai kurzusok másik részét az a kontroverzteológia adta, mely Roberto 

Bellarmino hatalmas kontroverzteológiai szintézisének, a Disputationesnek cáfolatát 

hivatott elvégezni. A magyarországi Pareus-tanítványok itthon főként a Pázmány nevéhez 

kötődő katolikus megújulással és Pázmánynak a bellarminói Disputationesre erősen 

támaszkodó, de a magyarországi viszonyokhoz igazodó Kalauzában közzétett „önálló 

gondolati rendszerével” vitáztak. A Pázmány elleni polémiákat az ortodoxia részéről 

Alvinczi Péter, Kecskeméti C. János, Milotai Nyilas István és Pécsváradi Péter vállalták.161 

A Pázmány hathatós közbenjárására katolizált prédikátorral, Veresmarti Mihállyal pedig 

                                                 
154 Kecskeméti C. János nevében a C. valószínűleg a latin claudus, azaz ’sánta’ rövidítése. SZINNYEI József, 

Magyar írók élete és munkái, http://mek.oszk.hu/03600/03630/html/ (utolsó hozzáférés: 2020. 12. 12.). Réz 

László könyvében Kecskeméti Claudius Jánosként említi: RÉZ László, A Drugethek és Homonna reformátiója 

(Sátoraljaújhely: „Zemplén” Könyvnyomtató Intézet, 1899), 72. Mivel a disszertációban vizsgált 

nyomtatványain következetesen a Kecskeméti C. János névalak szerepel, mellőzöm a Sánta családnevet és 

Kecskeméti C. Jánosként hivatkozom rá. 
155 Miskolci Csujak István peregrinációs albuma szerint Kecskeméti C. János 1624-ben halt meg. RMNy 1992. 
156 Az egyik korai, tévedésből adódó életrajzi említés Bod Péteré, aki 1767-ben megjelent Magyar Athenasában 

egyik műve alapján Kecskeméti C. Jánost összekeveri Kecskeméti Alexis Jánossal: BOD Péter, Magyar 

Athenas, szerk. TORDA István, Magyar Hírmondó (Budapest: Magvető Könyvkiadó, 1982), 347; vö. RÉZ, A 

Drugethek…, 72. További, általam eddig ismert életrajzok, adalékok: SZINNYEI, Magyar írók...; RÉZ, A 

Drugethek…, 72–77; ZOVÁNYI Jenő, Magyarországi protestáns egyháztörténeti lexikon (Budapest: 

Magyarországi Református Egyház Zsinati Irodájának Sajtóosztálya, 19773), 302; Zoványira és az RMKT 

XVII/8-as kötetére támaszkodva HELTAI János, „Adattár a heidelbergi egyetemen 1595–1621 között tanult 

magyarországi diákokról és pártfogóikról”, Országos Széchényi Könyvtár Évkönyve, 24 (1980): 243–347, 290–

291; továbbá VÁSÁRHELYI, „Egy jezsuita-ellenes...”, 269–271; RMKT XVII/8, 518; RMNy 1083 és RMNy 

1992.  
157 Vö. RÉZ, A Drugethek...., 72; VÁSÁRHELYI, „Egy jezsuita-ellenes...”, 269.  
158 ZOVÁNYI, Magyarországi protestáns..., 302. 
159 Uo. 
160 HELTAI, „Adattár a heidelbergi...”, 244.  
161 Uo. 

 



35 

 

Suri Orvos Mihály162 folytatott heves tollcsatákat,163 aki a Catholicvs refromtavsnak 1602-

es, kéziratban maradt magyar fordításával megelőzte Kecskeméti C.-t. Miután Kecskeméti 

C. János ezt a sok szempontból meghatározó heidelbergi teológiai stúdiumot két 1605-ös 

disputációjával lezárta, 1605. áprilisában tért haza Magyarországra.164 

 Több helyen vállalt szolgálat után 1617-ben került Ungvárra református első 

prédikátornak, mely posztját egészen 1620 szeptemberéig töltötte be.165 Az 1600–1601 

között a prágai jezsuita kollégiumban katolizált166 Homonnai Drugeth III. György 1612-ben 

kért engedélyt a királytól, hogy gimnáziumot alapíthasson az Ungvárhoz közel eső 

homonnai birtokán.167 A kapuit egyazon évben, 1615-ben megnyitó homonnai és 

nagyszombati kollégiumokból aztán „számos misszió rajzott ki a környező konvertita 

földesurak birtokaira”.168 Mivel a Jézus Társasága vezetése a túlnyomórészt református 

Felső-Magyarországon folyó missziókban kiemelt szerepet szánt az 1615-ös alapítású 

homonnai kollégiumnak, igyekezett legkiválóbb tagjait idecsoportosítani: a kollégium 

rektora az iskolavezetésben már tapasztalt Dobokay Sándor lett, s olyan tagok is 

megfordultak itt, mint például Hajnal Mátyás vagy Forró György.169 A homonnai 

kollégiumhoz tartozó összesen tíz missziós állomás közül pedig az ungvári volt a 

legfontosabb.170 Ungvár református templomát szintén 1615-ben szerezték meg a 

katolikusok, s katolikus bírót állítottak a város élére.171 Az 1617-ben Ungvárra kerülő 

Kecskeméti C. János tehát ezt a jezsuiták aktív missziói nyomán is meginduló, a katolikusok 

javára pozitív felekezeti átalakulást tapasztalhatta meg. Az RMNy által ismert munkái közül 

                                                 
162 BARICZ, „Suri Orvos...”, 23.  
163 HELTAI, „Adattár a heidelbergi...”, 244.  
164 A két disputáció címe: De libertate Christiana... (1605. február 9.) és De sacra theologia ejusque principiis 

et partibus. Uo., 290. Vö ZOVÁNYI, Magyarországi protestáns..., 302. 
165 1610-ben Tokajban, 1614-ben Nagykállón és 1616-ban Szikszón, 1617-től 1620 szeptemberéig Ungváron 

szolgált. Innen valószínűleg Palágyra és 1621-ben Homonnára került, majd 1623-ban pár hónapra esetleg 

esperesi hivatalt is vállalhatott, végül 1624-ben Vásárosnaményba ment, ahol Lónyai Zsigmond udvari papja 

lett. 1627-ben a Dunántúli Egyházkerületbe kért bebocsátást, ám ezt megtagadták. További élete ismeretlen. 

ZOVÁNYI, Magyarországi protestáns..., 302. Mivel az RMNy leírja, hogy Kecskeméti C. 1624-ben meghalt, 

ezért az iménti, Zoványi által közölt 1627-es adat már valószínűleg nem rá vonatkozik. RMNy 1992. Azt a 

feltevést pedig, hogy katolizált volna, műveinek későbbi népszerűsége nem indokolja. Uo. Vö. VÁSÁRHELYI, 

„Egy jezsuita-ellenes...”, 270; HELTAI, „Adattár a heidelbergi...”, 290. 
166 MOLNÁR, Lehetetlen küldetés?...., 102; BORBÉLY, A Homonnai Drugethek..., 177–188. 
167 BUJDOSÓ, „Az Ungvári Drugeth…”, 104. 
168 MOLNÁR, Lehetetlen küldetés?..., 28. 
169 Uo., 108–109. 
170 Uo., 111. 
171 Uo., 110. 

 



36 

 

az Ungvárhoz köthetőek tanúskodnak komoly polemikus szándékról.172 Kecskeméti C. 

maga így ír erről az időszakról az Az papistak közöt es mi közöttünk, vetelkedesre vettetet, 

harom fö articulusokról... című polemikus prédikációs kötetének ajánlásában: „…holot 

azokkal az monstromokkal, ugy mint az Iesuitákkal veszekedesem és igyem vagyon […] az 

ö sententiáioknak megh tzáfolására, ezeket közönséges helyen praedikállottam, ez helyben 

levö egyegyü keresztyeneknek épületekre, és az igaz hitben, s vallásban, az ellenkezö part 

közöt való megh maradásokra.”173 

A pázmányi Kalauzra adott Felelet ajánlásában még ennél is figyelemre méltóbb 

kijelentéseket tesz Ungvárra kerülésének körülményeiről: „…az én raytam való sok probák, 

nyavalyák, nyomoruságok között, azt itiltek sokak, söt ugyan mondottak is, hogy hitöm, 

vallásom melöl elállottam, és az Papisták tévelygésére haylottam volna, söt mikor az 

Nagyságos Drugeth Homonnai György által, Vngvári Ecclésiának praedikátoráva, ki 

küldvén abból, az bóldog emlekezetü Balog János Vramat, helyheztettem vólna, és ez 

országban lévö keresztyén tanitok, az Pázmány Kalauzzat feleletre el osztottak vólna, és ezt 

az articulust […] az szenteknek segitsegel való hivás felöl ide Vnghvár megyére rendelték 

vólna, […] Istenben ki mult Balog János Vram Vngvar megyének Esperestje, én reám […] 

veté, hogy meg felellyek: mint hogy peniglen, Esperestemnek és Ecclesiamnak 

engedelmessegemet akartam mutatni, […] meg feleltem, mellyel meg bizonijtottam hogy 

hitömet, vallásomat el nem arultam, pribikké nem löttem, […] tudván kinek és kiben hittem, 

s-hiszek…”174 Az, hogy a Kalauz könyveit a reformátusok felosztották egymás között 

válaszadásra, s hogy csupán Kecskeméti C. válasza jelent meg nyomtatásban, ismert 

mozzanatok.175 Az viszont talán kevésbé, hogy Kecskeméti C.-t saját bevallása szerint már 

ekkoriban érték olyan támadások, melyek esetleges konvertálási szándékával kapcsolatosak. 

Még különösebb, hogy az ekkortájt készült művei alapján heves vitákra kész Kecskeméti C. 

Ungvárra helyezését magának a jezsuitákat pár évvel korábban betelepítő és patronáló, 

katolikus hitre tért főúrnak: Homonnai Drugethnek köszönhette. Mint az Kecskeméti C. 

leírásából kiderül, Drugeth ennek érdekében „ki küldte”, vagyis bizonyosan eltávolította 

ungvári református prédikátori posztjáról Tolnai Balog János sárosi esperest.176 Az sem 

                                                 
172 Az említett négy munkán kívül: RMNy 1083 és bővített kiadásai (RMNy 1299, RMNy 1992); RMNy 1258; 

RMNy 1295 és későbbi kiadása (RMNy 1835); végül az olim, egykor létezett 1656-os Fides Iesv et Iesvitarvm-

kiadás (RMNy 2663). Kecskeméti C. két egyetemi disputációját ismeri: SZINNYEI, Magyar írók.... 
173 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., )o(3v. 
174 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., )o(iijr–)o(iijv. 
175 RMNy 1257. 
176 Az egyébként termékeny verselő Tolnai Balog János 1602-től volt Sáros vármegye esperese. 1605-ben 

került Ungvárra lelkésznek, mely tisztségét 1617-ben hagyta el az ungi egyházmegye valamely másik 

 



37 

 

elhanyagolható, hogy a nem sokkal ungvári hivatala elhagyása után, 1618-ban elhalálozott 

Balog János volt az, aki megbízta Kecskeméti C.-t a Felelet megírásával. E munkájával 

pedig Kecskeméti C. János elsősorban azt akarta bizonyítani, hogy az ajánlás szavai szerint 

nehéz, sanyarú életkörülményei ellenére sincs szándékában elhagyni prédikátori állását; s 

még kevésbé a református vallást. Az őt ezzel megvádló személyeket ugyan nem nevezi 

meg, de a merész hangú folytatásból azt megtudhatjuk, hogy „akar Vri, Nemes, akar Egyházi 

és közönséges emberek legyenek” is azok, ezen írással „szájok bé dugattassék”.177 A vád 

visszautasítását megismétli, mikor egyik okát adja annak, hogy polemikus prédikációs 

kötetét miért pont Fintai Darholtz Ferencnek ajánlja: „…hogy sokaknak mind Egyházi, 

Nemes és közönséges embereknek felölem való itileti meg tzáfoltassék, kik én felölem azt 

itiltek, hogy az sok proba, nyavalya, háboruság miat, hitöm vallásom mellöl el állanék, és 

más religiot választanék magamnak avagy talám ugyan ugyis vólna az dolog, kit énnékem 

érnem, s-megis gondolnom ne adgyon az Vr Isten.”178 Zoványi Jenő tesz említést arról, hogy 

Kecskeméti C.-t valóban meggyanúsították azzal, hogy nemcsak a katolikus, hanem még az 

unitárius vallás felé is hajlik. Vádlói között pedig nem kevésbé jelentős személyiség foglalt 

helyet, mint a Tiszántúli Református Egyházkerület püspöke, Milotai Nyilas István. Milotai, 

mielőtt 1617 őszén Kecskeméti C. János elhagyta volna az ő püspöksége alá tartozó 

középszolnoki egyházmegyét a Tiszáninneni Egyházkerülethez tartozó ungvári hivatalért, 

zsinaton feltehetően írásban (reverzálisban, hitlevélben) is kötelezte a prédikátort, hogy nem 

lesz katolikussá vagy unitáriussá.179 S miután Kecskeméti C. 1620 nyarán eltávozott 

Ungvárról is, a Tiszántúli Református Egyházkerület közzsinata, tartva esetleges 

visszatértétől, „1620. nov. 22-én Nagyváradon jónak látta azzal védekezni ellene, hogy 

»több gonosztett miatt kizárja az egész kerületből«. Ami azonban nem tudta meggátolni 

abban, hogy 1624-re Vásárosnaményba kerüljön, mint udvari papja Lónyai 

Zsigmondnak.”180 

                                                 
hivataláért. 1618 elején halt meg. ZOVÁNYI, Magyarországi protestáns..., 644. Azt, hogy Kecskeméti C. 

váltotta Tolnai Balogot hivatalában Zoványi Jenő megemlíti egyik kisebb írásában. Annak pontosabb 

körülményeire azonban nem tér ki. ZOVÁNYI Jenő, „A sárosi ref. egyházmegyének egy ismeretlen esperese”, 

in ZOVÁNYI Jenő, Kisebb dolgozatok a magyar protestantismus történetéből (Sárospatak: Dani és Fischer, 

1910), 116–119, 118. 
177 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., )o(iijv. 
178 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., )o(4r. 
179 ZOVÁNYI Jenő, A tiszántúli református egyházkerület története (Debrecen: Nagy Károly Grafikai 

Műintézete, 1939), 28. A későbbi, 1627-es esetleges katolizálását tisztázta a szakirodalom. Mivel Miskolci 

Csujak István peregrinációs albuma szerint Kecskeméti C. János 1624-ben meghalt, így 1627-ben nem 

katolizálhatott. RMNy 1992. 
180 Uo. 

 



38 

 

 Ezt az 1617–1620 közé eső, kifejezetten intenzív, az általa monstrumoknak hívott 

jezsuitákkal folytatott ungvári hitvitázói tevékenységet jól példázzák vizsgálni kívánt 

munkái: vagyis az Az papistak közöt es mi közöttünk… című polemikus prédikációi és a 

Pázmány Péter Kalauzának tizenharmadik könyvére adott Felelete, valamint William 

Perkins Catholicvs reformatvsának magyar fordítása. Véleményem szerint ide köthető a 

Kecskeméti C. ungvári szolgálati ideje alatt, 1619-ben181 kiadott Fides Iesv et Iesvitarvm 

című jezsuitaellenes vitairat is, melynek a felsorolt kiadványaira gyakorolt többrétű hatásait 

a következőkben kívánom bemutatni. Mivel a Krisztus fogantatásáról 1617-ben, Ungváron 

elmondott és 1624-ben Debrecenben kiadott öt katekizáló conciója, tanító jellegű 

prédikációja nem mutatja jelét Kecskeméti C. János jezsuitaellenességének, ezért ezeket a 

kutatásomban mellőzöm.182    

                                                 
181 RMNy 1171.  
182 KECSKEMÉTI C. János, Harom fü es nevezetes esztendös innepekre valo praedikatiok. Ugy-mint: 

Karacsonra, Husvetra es Pünköstre. Irattattanak, Kecskemeti Janos kallai praedikator altal (Debrecen: Lipsiai 

Pál, 1615) – RMNy 1083 c. kiadvány 1624-es újrakiadásában találhatóak az ungvári prédikációk: KECSKEMÉTI 

C. János, Harom fü es nevezetes, esztendös innepekre valo praedikatiók. Ugy-mint: Karacsonra, Husvetra es 

Pünköstre. Irattattanak Kecskemeti Janos kallai praedikator altal. Adattatanak ez mellé... Iesus Christusnak 

fogantatasarol valo Praedikatiok, az szent Lukats Euangelista irasanak, Cap. I. ugyan azon author altal, 

Vnguarat, Anno 1617 (Debrecen: Rheda Péter, 1624) RMNy 1299. Halotti prédikációkal bővített újrakiadása: 

RMNy 1992. 



39 

 

2.1. Kecskeméti C. János ungvári jezsuitaellenes szövegegyüttese 

Kecskeméti C. János vizsgálandó négy nyomtatványával kapcsolatos elsődleges feltevésem, 

hogy azok az életművön belül egy zárt, határozott jezsuitaellenességet mutató 

szövegegyüttest képezhetnek. A feltételezett szövegegyüttes négy nyomtatványa közül 

három leírja az ungvári keletkezést. Bár Kecskeméti C. János az Az papistak közöt es mi 

közöttük… című polemikus prédikációs kötete csak Ungvárról való távozása után, 1622-ben 

jelent meg Bártfán, a kiadvány címlapján az 1619-es évszámot is feltüntették úgy, mint a 

prédikálás ungvári időpontját.183 Az Antikrisztusról szólók még ennél is korábbiak, 

legalábbis az eléjük nyomtatott bevezető sorok szerint: „Az Szent Ianos mennyei latasrol irt 

könyvenek, tizenkettödik reszenek magyarazattya, praedikatiok szerént, az Anti-Christusrol. 

Vngvárat, Anno: 1618.”184 Kecskeméti C. Felelet című vitairata, melyet Pázmány Péter első, 

1613-as Kalauz-kiadásának tizenharmadik könyve ellen írt, úgyszintén 1618-as. Ezt 

Kecskeméti C. saját ajánlása tanúsítja, mely a nemzetes és vitézlő Göntzi Feier Istvánnak, 

jóakaró urának és sógorának szól, 1618. augusztus 20-ra keltezve.185 Annak ellenére, hogy 

ezt a munkáját is csak 1622-ben adták ki nyomtatásban (ismételten Bártfán), kézirata ezek 

szerint már 1618-ban készen lehetett.186 William Perkins Catholicvs Reformatvsáról pedig a 

következőket olvashatjuk Kecskeméti C. János az Az Antichristvsrol alcímet viselő Negyedik 

paredicatiójának legvégén: „…minemü ellenvetesekkel oltalmaznak Papat nem lenni 

Antichristusnak, es nem Romát az Antichristus helyének, azokat az könyben, kit Catholicus 

Reformatusnak neveznek, mellyet en magyarra forditottam meg találod reá való felelettel 

egyetembe…”187 Mivel Kecskeméti C. polemikus prédikációs kötetének Antikrisztus-

prédikációi 1618-as keltezésűek, joggal következtethetünk arra, hogy Catholicvs 

Reformatvs-fordítása, melyet ugyancsak késéssel, ezúttal Kassán 1620-ban adtak ki, 1618-

ra legalább részlegesen elkészülhetett. Végül Kecskeméti C. János fennmaradó 

nyomtatványa, a Fides Iesv et Iesvitarvm-fordítás sem marad ki a sorból, hisz azt meg épp 

ungvári évei alatt, 1619-ben bocsátotta ki a bártfai Klöss-nyomda.188 

                                                 
183 „Irattátanak és praedikaltáttanak Vngvárat, Anno 1619.” KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., címlap. 
184 Uo., O4v. 
185 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., )o(iijr. 
186 A nyomtatás feltehetően főként a költségek hiánya miatt nem valósult meg. HELTAI János, Műfajok és 

művek…, 119. A kor szokásainak megfelelően az ajánlást már csak az elkészült munka után írták a szerzők, 

fordítók. VÁSÁRHELYI, „Egy jezsuita-ellenes...”, 259.  
187 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., S1v. 
188 RMNy 1171. 

 



40 

 

 Kecskeméti C. János ungvári iratait a keletkezés vagy kiadás időpontján túl egy 

fontosabb dolog, a kiadványok tematikája is egységbe foglalja. Mindegyik nyomtatvány a 

felekezeti hovatartozás, önmeghatározás szempontjából lényeges ún. artikulust tárgyal. A 

Willim Perkinstől fordított Catholicvs reformatvs, általánosan a katolikus tanítások 

ellenében, huszonkettőt fejt ki gondosan kidolgozott szempontrendszer mentén.189 A Fides 

Iesv et Iesvitarvm mint kifejezetten jezsuitaellenes kiadvány pedig tizenhatot,190 kizárólag 

csakis idézeteket ütköztetve a jezsuiták írásaiból, majd azokat megcáfolandó a Bibliából és 

egyházatyáktól. Kecskeméti C. János két önálló munkája közül a polemikus prédikációs 

kötete, ahogy arra a kiadvány címe külön felhívja a figyelmet (Az papistak közöt es mi 

közöttünk, vetelkedesre vettetet, harom fö articulusokról...), három fő artikulusról, vagyis a 

két protestáns szakramentumról és az Antikrisztusról közvetít közérthető módon, a lehető 

legszélesebb kört megszólítva, alapvető tudnivalókat. A Pázmánynak szánt Felelet pedig 

már csak egyetlen egyet: a szentek segítségül hívásáról és hozzájuk való könyörgésről szólót 

kívánja vitairatként, a pázmányi Kalauz-fejezet szerkezetét követve megcáfolni.191 

 Kecskeméti C. János ezen munkái Heltai János szerint a „harmincéves háború 

kezdeti szakaszának hangulatából” táplálkoztak, melyek közül a legtöbb artikulust tárgyaló 

két fordítás európai vitákat is közvetített.192 A kiadványok egyik vitamódszertani 

törekvéseként – akárcsak Szegedi Dániel Itinerarium Catholicuma – Pázmány Péternek az 

„egy jezsuita” szerepébe való beszorítását jelöli meg: ennek köszönhetően az 1613-as 

Kalauz is végeredményben csak egy jezsuita írása, s nem pedig maga a katolikus álláspont. 

A Kecskeméti C. munkáit magába foglaló, a harmincéves háborúval kapcsolatos protestáns 

vitairatok három fő törekvéseként Heltai János a következőket sorolja fel: „1. Bekapcsolni a 

magyarországi vitákat az európai gondolatkörökbe. 2. Reagálni Pázmány műveire, rombolni 

a Kalauz hatását. 3. A jezsuitaellenesség hangoztatásával taktikailag hasonlóan osztani meg 

                                                 
189 „I. Az szabad akaratrol; II. Az eredendö bünröl; III. Az idvessegnek bizonyos voltarol; IV. A megh 

igazulasrol; V. Az Erdemekröl; VI. Az bünökért valo elég tételekröl; VII. Az Emberi találmanyokrol; VIII. Az 

Fogadásrol; IX. Az képekröl; X. Az Christus testenek és vérének az Vr vacsorajában valo iélen létéröl;   XI. 

Az Miseben valo áldozatrol; XII. Az Böytröl; XIII. Az Tökélletessegnek állapattyarol; XIV. Az Szenteknek 

segitsegul hivasokrol; XV. Az Szenteknek esedezésekröl; XVI. Az el fedeztetet vagy titkos hitröl; XVII. Az 

Purgatoriomrol; XVIII. Az Elsösegröl; XIX. Az szentsegeknek foganatos voltarol, vagy ereieröl; XX. Az megh 

igazito Hitröl; XXI. Az Poenitentiarol; XXII. Az Romai Anyaszentegyháznak vétkeiröl” KECSKEMÉTI C., 

Catholicvs reformatvs..., (:)1v. 
190 „1. Az Szent Irasrol. 2. Az Bünrül. 3. Az Törvenyröl. 4. Az Evangeliomrol. 5. Az Szabad akaratrol. 6. Az 

Hitröl. 7. Az meg igazulasrol. 8. Az io cselekedetekröl. 9. Az elegh tetelröl. 10. Az szenteknek segitsegül valo 

hivasokrol. 11. Az Vr Vacsoraiarol. 12. Az Emberi talalmanyokrol. 13. Az képekröl. 14. Az Nötelensegröl es 

Hazassagrol. 15. Az Purgatoriumrol. 16. Az Anyaszent-egyhazrol.” KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm..., 

)( )( )(3r. 
191 RMNy 1257. 
192 HELTAI, Műfajok és művek..., 143. 

 



41 

 

a katolikus tábort, mint azt a katolikusok a református–evangélikus különbségek 

kiélezésével a protestáns táborral próbálják megtenni, vagyis elválasztani a jezsuitákat és a 

jezsuita álláspontot a katolikus hívektől, az igaz katolikusok hitétől.”193 

A Kecskeméti C.-életmű ungvári szakaszát értékelő fejezeteimben, az eddigieket 

szem előtt tartva, a négy kiadványt alapjaiban meghatározó teológiai jezsuitaellenes 

argumentálásra kívánok rámutatni. Ehhez a nyomtatványok szerkezetét és egymáshoz való 

viszonyát vizsgálom, majd a szempontomból lényeges jezsuitaellenes, valamint az Az 

papistak közöt es mi közöttünk… c prédikációs kötet esetében az „igaz vallású 

keresztyénekből” álló hitközösséget megformálni kívánó prédikátori megszólalásait 

elemzem. Utóbbiak tehát jól láthatóan a „közösségi öndefiníciónak” és identitásnak a 

liturgikus szövegekben való szerveződése, alakulása felől közelítenek a textushoz.194 Majd 

a jezsuitaellenes szövegegyüttest megképző jellegzetességek kapcsán egy-egy alfejezet 

erejéig kitérek a nyomtatványok közötti szövegátemelésekre, s végül az üdvözülést 

veszélyeztető jezsuita ténykedés apokaliptikus kontextusba helyezésére. Ez az apokaliptikus 

jezsuitaellenesség Kecskeméti C. János három nyomtatványának is, legalábbis azok 

előszavain keresztül, legfőbb gondolati kiindulópontját képezi. 

2.1.1. Egy jezsuitaellenes iratfordítás: Fides Iesv et Iesvitarvm 

Az RMNy Kecskeméti C. János nyomtatásban 1619-ben, Bártfán megjelenő Fides Iesv et 

Iesvitarvm-fordítását református vitairatként tartja számon. Bán Imre Apáczai-

monográfiájára hivatkozva azt is kijelenti, hogy Kecskeméti C. ezen fordítása a 17. század 

„egyik legtöbbet forgatott polemikus irata” volt.195 

 Kecskeméti C. Fides Iesv et Iesvitarvm-fordítása nyomtatásban tehát Bártfán jelent 

meg 1619-ben. Abban az évben, mikor a jezsuitáknak pár éves tartózkodás után már 

menekülniük is kellett Felső-Magyarországról Bethlen Gábor erdélyi fejedelem, Rákóczi 

György és a cseh protestáns rendek szövetséges hadai elől.196 Azonban a kiadvány magyar 

története és fordítástörténete majdnem tíz évvel korábban kezdődött: Kecskeméti C. János 

még tokaji második prédikátorsága idején, 1613-ban készítette a kéziratot, pontosan 

Pázmány Péter Kalauzának első pozsonyi kiadásával egy időben.197 A fordításának alapját 

                                                 
193 Uo. 
194 BITSKEY, „Felekezetiség és identitástudat... ”, 8.  
195 RMNy 1171. 
196 MOLNÁR, Lehetetlen küldetés?..., 103. 
197 Az RMNy kitér Sándor István és Jan Čaplovič azon felvetésére, hogy esetleg létezhetett egy korábbi, 1613-

as bártfai kiadás is. RMNy 1171. 



42 

 

képező latin nyelvű, 1610-es oppenheimi Fides Iesv et Iesvitarvm pedig magyar 

vonatkozású: a 17. században elsőként számon tartott újabb latin nyelvű edíció valószínűleg 

a Heidelbergben tanuló Pécseli Király Imrének és diáktársainak, Samarjai Jánosnak és 

Kanizsai Pálfi Jánosnak, továbbá a Makai Máté nagyszombati iskolamester felszólításának 

eleget tevő Szenci Molnár Albertnek a közreműködésével jelent meg.198 

 Kecskeméti C. a „nemzetközi jezsuitaellenes polemikus irodalom egyik fő 

darabjának” számító Fides Iesv et Iesvitarvm-fordításával magyarul közvetített európai 

vitákat olvasóközönsége számára.199 Az 1610-ben összeállított Fides Iesv et Iesvitarvm 

ugyanis egyszerre kívánt vitába szállni nemcsak a kölni jezsuiták által jegyzett 1560-as 

Censvra Coloniensisszel, hanem egy korábban megjelent fontos irattal, a jezsuita Petrus 

Canisius katolikus kátéjával is.200 A korban rendkívüli népszerűségnek örvendő, eredetileg 

latin nyelvű Fides Iesv et Iesvitarvmnak Vásárhelyi Judit a nemzetközi bibliográfiai 

szakirodalom alapján nem kevesebb mint hat jezsuitaellenes latin kiadását sorolja fel:201 az 

elsőként Donatus Gotuisus Trivonensis álnéven publikált, Christlingenben kiadott 1573-ast; 

majd a Donatus Wisartus Trivonensis névalakkal szereplő 1578-as edíciót; aztán az állítólag 

La Rochelle-ben (de valószínűleg inkább Genfben), egy bizonyos Theophilus Regius által 

kiadott Doctrinae Iesvitarvm című,202 több antijezsuita iratot magába foglaló 1580-as, 1584-

es és 1589-es gyűjtemény részeként megjelent szövegváltozatot; s végül a 17. századból 

elsőként számon tartott, a magyar fordítás alapjául is szolgáló 1610-est, mely az oppenheimi 

nyomdász, Hyeronimus Galler műhelymunkája.203 E felsorolt kiadások között olyan 

                                                 
198 VÁSÁRHELYI, „Egy jezsuita-ellenes... ”, 253–254.  
199 HELTAI, Műfajok és művek..., 143. 
200 VÁSÁRHELYI, „Egy jezsuita-ellenes...”, 258.  
201 Uo., 253–254. 
202 A fiktív kiadói nevet használó, valószínűleg három személyről és a kiadás valósnak vélt helyéről ld. 

Theodore G. VAN RAALTE, „»Noster Theophilus«: The Fictitious »Printer« Whose Anti-Jesuit Volumes Issued 

from Various Presses in Geneva between 1580 and 1589”, Bibliothèque d’Humanisme et Renaissance, 3 

(2012): 569–591. 
203 A kiadások címei időrendi sorrendben a következők: Fides Iesv et Iesvitarvm. Hoc est. Collatio doctrinae 

domini et salvatoris nostri Iesv, cum doctrina Iesuitarum […] Ivramentvm Pii Papae IIII continens capita 

Pontificae Religionis […] per Donatum Gotuisum Triuonensem, […] Cum Praefatione D. Iohannis 

Marbachij… (1573) – továbbiakban Fides Iesv et Iesvitarvm…(1573); Fides Iesv et Iesvitarvm. Hoc est, 

collatio doctrinae domini nostri Iesv, cum doctrina Iesuitarum […] Ivramentvm papisticvm, continens capita 

Pontificae Religionis, […] per Donatum VVisartum Triuonensem. Cum Praefatione D. Iohannis Marbachij… 

(1578) – továbbiakban Fides Iesv et Iesvitarvm…(1578); „Fides Iesv et Iesvitarvm, hoc est, antitheton sev 

collatio doctrinae Iesu cum doctrina Iesuitarum papisticorum […] collecta per Donatvm Gotvisvm 

Triuonensem…”, in Doctrinae Iesvitarvm praecipva capita […] solidis rationibus testimoniisque sacrarum 

Scripturarum & Doctorum veteris Ecclesiae confutata (La Rochelle: Teophilus Regius, 1580), 198–465 – 

továbbiakban „Fides Iesv et Iesvitarvm…” (1580); „Fides Iesv et Iesvitarvm, hoc est, antitheton sev collatio 

doctrinae Iesu cum doctrina Iesuitarum papisticorum […] collecta per Donatvm Gotvisvm Triuonensem…”, 

in Doctrinae Iesvitarvm praecipva capita […] solidis rationibus testimoniisque sacrarum Scripturarum & 

Doctorum veteris Ecclesiae confutata (La Rochelle: Teophilus Regius, 1584), 209–502 – továbbiakban „Fides 

 



43 

 

eltérések figyelhetők meg, melyek nagyban befolyásolhatták a Kecskeméti C. János által 

készített magyar fordítás forrását képező 1610-es nyomtatvány felépítését, végleges 

formáját. A kiadógárdájában magyar tagokat is számon tartó, oppenheimi Fides Iesv et 

Iesvitarvm változtatásait a korábbi kiadványokat felhasználva feltételezésem szerint oly 

módon hajtották végre, hogy a kész munka még inkább megfelelhessen a magyar területek 

református konfesszionalizációját kísérő viták aktuális igényeinek. A következőkben ezért 

főként az 1610-es latin kiadvány szerkezeti változtatásait, alakulását vizsgálom, majd többek 

között a szöveg egyik, kifejezetten a református felekezeti önmeghatározást jelző tartalmi 

„áthangolását” is bemutatom. 

 Az elsőnek tekinthető christlingeni 1573-as, mindeddig eldöntetlen szerzőségű latin 

Fides Iesv et Iesvitarvmhoz a strasbourgi lutheránus teológiaprofesszor, Johann Marbach írt 

Praefatiót.204 Ebben élesen támadja az apostoli successiót és a pápa írásmagyarázó hatalmát. 

Az ezt követő főszöveg, akárcsak későbbi kiadásai, caputokban szembesíti a jezsuiták 

hamisnak ítélt és Jézus igaz tanításait: a páterekét egyik saját kiadványukból, az ún. Censvra 

Coloniensisből idézi, az ezzel szemben álló jézusi igaz tanítást pedig prófétákat, 

evangélistákat, apostolokat, azaz bibliai szöveghelyeket és egyházatyákat citálva igazolja. A 

művet IV. Pius esküformulájának a címlapon is feltüntetett cáfolata zárja: a tizenhét pontból 

álló szöveg a főszöveghez hasonlóan ellenpontozó szerkezetű. Az összesen tehát hat latin 

nyelvű Fides Iesv et Iesvitarvm-kiadásról, azok eltéréseiről elöljáróban a következő 

megállapítások tehetők: az 1573-ason és 1578-ason szerzőként feltüntetett név ugyan nem 

egyezik, de a két nyomtatvány szerkezete változatlan. Az 1580-as, 1584-es és 1589-es 

Doctrinae Iesvitarvm című gyűjteményben kiadott Fides Iesv et Iesvitarvm szerkezete 

viszont több ponton eltér az előbbi kiadásoktól. Ezeknek nincs a lutheránus Johann 

Marbachtól származó előszavuk, mutatótábláik szerint pedig a főszövegeik már nem 

                                                 
Iesv et Iesvitarvm…” (1584); „Fides Iesv et Iesvitarvm, hoc est, antitheton sev collatio doctrinae Iesu cum 

doctrina Iesuitarum papisticorum […] collecta per Donatvm Gotvisvm Triuonensem…”, in Doctrinae 

Iesvitarvm praecipva capita […] solidis rationibus testimoniisque sacrarum Scripturarum & Doctorum veteris 

Ecclesiae confutata (La Rochelle: Teophilus Regius, 1589), 239–557 – továbbiakban „Fides Iesv et 

Iesvitarvm…” (1589); Fides Iesv et Iesvitarvm…(1610). 
204 Vásárhelyi Judit a szerzőséggel kapcsolatban két személy nevét említi: Johann Fischartét és Johannes 

Piscatorét (Johann Fischerét), akik közül az elsőt tartja valószínű szerzőnek. Arra azonban figyelmeztet, hogy 

a Fischartra jellemző gúny e munkából hiányzik. VÁSÁRHELYI, „Egy jezsuita-ellenes...”,, 256–258; Ursula 

Paintner újabb kutatásai Johann Fischert, azaz Johannes Piscatort nevezi meg. A német kutatónő azzal 

indokolja álláspontját, hogy a Fides Iesv et Iesvitarvm kizárólagosan teológiai jellegű argumentációja inkább 

Piscator vitatechnikájára jellemző és nem Fischartéra, aki teológiai argumentálását jellemzően irodalmi 

ékítményekkel és gúnnyal is társítja. PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”..., 163, ld. a megadott lapszám 

216. sz. lábjegyzetét is. 

 



44 

 

tizennyolc, hanem csupán tizenhat caputból állnak.205 Továbbá nem tartalmazzák az 1573-

as és 1578-as kiadásoknak még a címlapon is feltüntetett szövegét, IV. Pius 

esküformulájának cáfolatát sem.206 A Doctrinae Iesvitarvm című jezsuitaellenes 

gyűjteményben a Fides Iesv et Iesvitarvm szövegváltozatának álnév mögé rejtőző szerzője, 

akárcsak az első, 1573-as Fides Iesv et Iesvitarvmon, Donatus Gotuisus Trivonensis.207 Az 

1573-as és 1578-as kiadásokban a jezsuiták tudományát a Fides Iesv et Iesvitarvm 

összeállítója csak és kizárólag az ún. Censvra Coloniensisből veszi. A magyar fordítás 

alapjául szolgáló 1610-es kiadványban a cenzúra mellett viszont a jezsuita Petrus Canisius 

valamely latin nyelvű katekizmusa is hivatkozásként szerepel.208 Ráadásul a jezsuiták 

tudományát cáfoló Jézus tudományát nem kizárólag bibliai locusok és egyházatyáktól vett 

idézetek füzére alkotja, mint az 1573-as és 1578-as edíciók esetében, hanem azt megelőzően 

tartalmaz egy betoldást is: egy, a Jézus Társasága éppen adott hamis tézisét többé-kevésbé 

szó szerint tagadni szándékozó igaz, jézusi antitézist. Szemléltetés céljából álljon itt a 

Szentírásról szóló, I. caputból származó V. számú tézis-antitézis pár: „V. IESVITAE Lectio S. 

Scripturae non tantum non est vtilis, sed multis moda perniciosa Ecclesiae. In Censura 

Coloniensi f. 21. Et in opere Catechistico Canisii, f. 301. V. IESVS Lectio S. Scripturae vtilis 

& prorsus necessaria est omnibus Ecclesiae Dei membris.”209 Az 1573-as és 1578-as 

kiadások bibliai idézetei tehát az 1610-es kiadványban csak a jezsuiták caputokban tárgyalt 

téziseit cáfoló, betoldott antitézisek után következnek az evangélisták, próféták és apostolok 

bizonyságaiként. Végül ezt az új elemmel bővített argumentálást zárja le az egyházatyáktól 

vett idézetek sorozata. Ez a szerkesztés, valamint a Censvra Coloniensis mellett már a 

canisiusi katekizmusra való hivatkozás a Doctrinae Iesvitarvm című gyűjteményben kiadott 

                                                 
205 Hiányoznak: a De Poenitentia és a De Magistratu c. caputok. „Fides Iesv et Iesvitarvm...” (1580), *7v; 

„Fides Iesv et Iesvitarvm...” (1584), *6r; „Fides Iesv et Iesvitarvm...” (1589), ¶6v. 
206 Uo.; Uo.; Uo. 
207 Vö. VÁSÁRHELYI, „Egy jezsuita-ellenes...”, 253.  
208 Katolikus részről elsőként a Canisius által 1554-ben I. Ferdinánd királynak (1556-tól német-római császár) 

átadott, majd 1555-ben megjelent nagy kátéja, a Svmma Doctrinae Christianae reagált a német 

nyelvterületeken széles körben alkalmazott lutheri kátéra. Az 1556 és 1557 között összeállított Catechismus 

minimusa után készült el azonban az a verzió, mely rengeteg kiadást és fordítás ért meg. Ez pedig terjedelem 

tekintetében a kettő között elhelyezkedő 1558-as Catechismus parvus vagy minor, mely Németországban 

katolikus „kiskatekizmusként” a legjelentősebb választ adta Luther Márton 1529-es Kiskátéjára. John W. 

O’MALLEY, Az első jezsuiták, ford. TÖRÖK Péter (Budapest: Szent István Társulat, 2006), 143–144. A canisiusi 

kátéról, magyarországi történetéről bővebben: SZENTIVÁNYI Dezső, A katekizmus története Magyarországon: 

Canisius Szent Péter és a magyar katekizmus, Kiadványok Jézustársasága magyarországi történetéhez, 

Tanulmányok 36 (Budapest: Pray Rendtörténetíró Munkaközösség, 1944). Csupán szemléltetésképpen: 

Canisius három katekizmusának kiadásainak és fordításainak száma haláláig legalább 347. Hilmar M. PABEL, 

„Peter Canisius and the Protestants: A Model of Ecumenical Dialogue?”, Journal of Jesuit Studies, 1 (2014): 

373–399, 383. 
209 Fides Iesv et Iesvitarvm...(1610), 32–33. 

 



45 

 

Fides Iesv et Iesvitarvm-szövegvariáns jellemző vonása. Az 1610-es kiadásban a caputok 

száma szintén tizenhat (a gyűjteményes kiadásban szereplő szövegvariánssal megegyező 

módon a penitenciáról és magisztrátusról szólók hiányoznak), melyeket számozatlan 

tizenhetedikként követ a piusi esküformula cáfolata.210 Azonban a Doctrinae Iesvitarvmban 

közölt Fides Iesv et Iesvitarumban egyáltalán nem szerepel IV. Pius esküformulájának 

cáfolata, ahogy Johann Marbach Praefatiója sem. Az 1610-es oppenheimi kiadás minden 

bizonnyal kálvinista kiadógárdája – az 1573-as és 1578-ashoz hasonlóan – azonban közli a 

lutheránus Marbach Praefatióját is, igaz, nevének teljes elhallgatásával.211 S bár az 1610-es 

kiadvány főszövegének szerkezeti felépítése a Doctrinae Iesvitarvmban közölt verzióval 

egyezik, az előszó és IV. Pius esküformulájának átemelése valószínűleg a korábbi 1573-as, 

vagy az egyedül az 1578-as kiadáson felbukkanó Donatus Wisartus Trivonensis névalak 

használata okán inkább az 1578-asból származhat (az 1610-es, oppenheimi kiadvány 

szerkezeti alakulását az 1. melléklet mutatja be). 

Arról már volt szó, hogy az 1610-es Fides Iesv et Iesvitarvm főszövege nemcsak a 

kölni jezsuiták Censvra Coloniensisének, hanem Canisius kátéjának hamisnak tartott 

állításait is a krisztusi igaz tudománnyal cáfolja. Azonban az eredeti 1573-as és az 1578-as, 

megegyező kiadásokban ez utóbbi szándéknak még nyoma sincs, hiszen ezek a Fides Iesv 

et Iesvitarvm-kiadások még kizárólag a kölni jezsuiták Censvra Coloniensisét, vagyis 

Censvra et docta explicatióját kívánták támadni, azzal kívántak vitába szállni.212 Akárcsak 

az 1560-ban, Kölnben megjelent Censvra Coloniensis, mely a lutheránus Johannes 

Monheim úgyszintén 1560-ban kiadott kátéjával, a Catechismvs: In qvo Christianae 

Religionis Elementa syncerè simpliciterq(ue) explicanturral polemizált. Ehhez a vitához 

protestáns részről szervesen kapcsolódott még egy 1562-es mű: Martin Chemnitz 

Theologiae Iesvitarvm című irata.213 Ezek a káték körül kialakult viták nem szokatlan esetek 

a reformáció korában, mivel a hitvallások és a hitvallásként értelmezhető katekizmusok a 

                                                 
210 A caputok címei: „1. De S. Scriptura; 2. De Peccato; 3. De Lege; 4. De Euangelio; 5. De Libero Arbitrio; 

6. De Fide; 7. De Iustificatione; 8. De Bonis Operibus; 9. De Satisfactione; 10. De Inuocatione Sanctorum; 11. 

De Coena Domini; 12. De Traditionibus; 13. De Imaginibus; 14. De Coelibatu & Matrimonio; 15. De 

Purgatorio; 16. De Ecclesia”; majd ezeket követi a piusi esküformula: „De Iuramento Pii Papae IIII. cum 

Refutatione eiusdem, quo omnes Academiae Papisticae obligantur, et iam illae in nouis Insulis, si quae ibi apud 

Canibalos sunt.” Uo., . )( )( )(2v. 
211 VÁSÁRHELYI, „Egy jezsuita-ellenes...”, 254.  
212 A Fides Iesv et Iesvitarvmból német kivonat is készült Iesviter Spiegel címen. Ebben kizárólag bibliai 

citátumok cáfolják a jezsuiták tudományát. PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”..., 164–166. 
213 Martin Chemnitz művéből német fordítás is készült Johann Zanger által. Uo., 164. 

 



46 

 

hitvitázás kiindulópontjaiként is funkcionáltak.214 Így érthető, hogy Petrus Canisius Svmma 

Doctrinae Christianae című nagy kátéját rögtön bécsi megjelenésekor, 1555-ben támadás 

érte. Ráadásul a két „hadjárat” közül az egyik a német nyelvterületek legelső jezsuitaellenes 

írásaként számon tartott nyomtatvány, Johannes Wigand 1556-os Verlegung aus Gottes 

wordt des Catechismi der Jhesuitene volt.215 Wigand Verlegungja előtt Canisius Svmma 

Doctrinae Christianae-ját 1555-ben az ismeretlen szerzőtől latinul megjelenő, s címlapja 

szerint a bécsi Stephansdom ajtajára kiszegezett Dialogvs contra impia Petri Canysii 

Dogmata célozta meg. Alapvető különbség azonban a támadó jellegű két protestáns mű 

között, hogy míg a Dialogvsban személyek – Christophilos és Canysiophilos – párbeszéde 

közvetíti a szembenálló teológiai nézeteket, addig Johannes Wigand a konfesszionális 

ütközetre képes tanultabb réteget megszólító traktátusában már teológiai argumentumokat 

mér egymáshoz.216 Wigand műve, bár a korábbi szakirodalom mindenekelőtt gúnyiratként 

kezelte, Ursula Paintner állítása szerint korántsem az: minden helyenkénti gúnyos 

hangvétele ellenére a mű nagyobb része egyfajta „kontroverzkatekizmusként” kíván vitát 

folytatni Canisius nagy kátéjával, a Svmma Doctrinae Christianae-val.217 A Verlegung 

beleilleszkedik egy olyan tendenciába, amiben a cselekményes Reformationsdialog218 

fokozatosan háttérbe szorul, majd helyét a sokkal kevésbé szcenírozott, nehezebben 

befogadható, de még mindig a dialógusformát követő kontroverstheologisches Traktat váltja 

fel. Azt, hogy e kevésbé vonzó forma miért vehette át a vezető szerepet, Paintner a 

következőkkel magyarázza: az antijezsuita kiadványok fő célközönsége elsősorban a 

döntéshozó réteg, melynek megszólítása szorosan összefügg a jezsuiták tevékenységével. 

Céljuk pedig, hogy síkra szálljanak a Jézus Társasága ellen komolyabb teológiai 

argumentálással is. Johannes Wigand Verlegung aus Gottes wordtjának komolyabb teológiai 

                                                 
214 PABEL, „Peter Canisius and…”, 382. Arról, hogy a káték a felekezeti harc eszközei ld. HELTAI János, 

„Irénikus eszmék és vonások Pécseli Király Imre műveiben.”, in Irodalom és ideológia a 16–17. században, 

szerk. VARJAS Béla, Memoria Saeculorum Hungariae 5 (Budapest: Akadémiai Kiadó, 1987), 209–230, 226. 
215 PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”..., 147. 
216 Uo., 147–148. 
217 Mivel a következőkben Ursula Paintner egy hosszabb gondolatmenetének összefoglaló ismertetését 

szeretném elvégezni, a pontos oldalszámi hivatkozástól eltekintek. 
218 Pázmány Péter Öt szép levelének 1609-es kiadását vizsgálva Balázs Mihály az alaphelyzetet „a 

németországi reformáció korai időszakában” nagy népszerűségnek örvendő, „valamelyest nálunk is otthonra 

talált szituáció kifordításának” tartja, ahol ezúttal az „egyszerű katolikus lesz okos, felkészült, erkölcsös és 

szelíd”. BALÁZS Mihály, „Az Öt szép levél 1609-ben”, in BALÁZS Mihály, Felekezetiség és fikció: 

Tanulmányok 16–17. századi irodalmunkból, Régi Magyar Könyvtár, Tanulmányok 8, 193–216 (Budapest: 

Balassi Kiadó, 2006), 214–215. Ez az ún. Reformationsdialog alaphelyzete, melynek történetéről, variánsairól, 

fejlődéséről szintén az ő tollából született gazdag, nemzetközi példaanyagú dolgozat a Nagyváradi dialógushoz 

kapcsolódóan. BALÁZS Mihály, Teológia és irodalom: Az Erdélyen kívüli antitrinitarizmus kezdetei, 

Humanizmus és Reformáció 25 (Budapest: Balassi Kiadó, 1998), 115–196. A Nagyváradi dialógus egyik 

bővebb, töredékben fennmaradt szövegközlését ld. ugyanitt: 201–209. 

 



47 

 

argumentációja tehát azt sejteti, hogy a megszólítottak köre nem lehet akkora sugarú, mint a 

reformáció korai szakaszát jellemző, populárisabb Reformationsdialogé. Johannes Wigand 

Verlegungjában nincs túlzott kontraszt katolikus és protestáns nézetek között; az agresszív 

megnyilvánulások ellenére Wigand kompromisszumokra is képes a jezsuita Petrus Canisius-

szal szemben, s e gesztusok tompítják a vita élét. Egyéb jezsuitaellenes kontroverzteológiai 

traktátusok ennél tovább menve az argumentálást csupán idézetekre minimalizálják: egyik 

oldalon a jezsuitáktól vett citátumokat, másikon bibliaiakat vonultatva fel. S bár a protestáns 

nézet pozitív bemutatásának tekintetében ezek a szövegek elmaradnak pl. Johannes Wigand 

Verlegungja mögött, tézis-antitézisekből építkező világos struktúrájukból adódóan mégis 

sokkal jelentősebb polemikus hatást képesek kifejteni. E struktúra pedig különösen az 1573-

ban elsőként megjelent Fides Iesv et Iesvitarvm esetében szembetűnő.219 

2.1.1.1. A magyar fordítás 1610-es latin forrása a konfesszionalizáció szolgálatában 

 A kutatás számára régóta ismert Makai Máté nagyszombati iskolamester 1610. évi 

februári levele, melyben arra kérte a külföldön tartózkodó Szenci Molnár Albertet, hogy 

röpiratokkal segítse itthon zajló polémiáikat. Makai elküldte az „akkorában elhiresedett 

gunyiratot a jesuiták ellen”, a Fides Iesv et Iesvitarvmot is abból a célból, hogy annak 

külföldön sokszorosított kész példányait ő itthon, „Nagyszombatban osztogathassa”.220 A 

latin nyelvű Fides Iesv et Iesvitarvm Magyarországon fellelhető valamely példányának a 

Heidelbergben tanuló Pécseli Király Imrére, Samarjai Jánosra és Kanizsai Pálfi Jánosra 

bízott latin újrakiadása azért volt hazai területeken rendkívül fontos, mert „eszközt” láttak 

benne. Mégpedig olyan eszközt, melynek segítségével „sikeresen védekezhettek a 

lelkipásztorok, sőt a közepesen képzettek is a pápisták zaklatásai ellen”. 1611-ben Rátkai 

György nagyszombati lelkész aztán a magyarra fordítását is kérte Szenci Molnártól, mely 

akkor nem valósult meg.221 Ipolyi Arnold a Fides Iesv et Iesvitarvm kiküldésének 

körülményeivel kapcsolatban úgy említi meg az egészen 1608-ig Komjáton szolgáló 

kálvinista prédikátort, Veresmarti Mihályt,222 mint aki ellen saját hittársai részéről szükséges 

a polemikus fellépés.223 Veresmarti a katolikus hitre térése előtti polémiáit ugyanis David 

Pareus magyar tanítványaival, azaz „főként Pécseli Király Imrével, Kanizsai Pálfi Jánossal 

                                                 
219 PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”..., 146–162. 
220 IPOLYI, Veresmarti Mihály…, 395–396. 
221 VÁSÁRHELYI, „Egy jezsuita-ellenes.. .”, 253.  
222 ZOVÁNYI, Magyarországi protestáns..., 685. 
223 IPOLYI, Veresmarti Mihály..., 395–396. 



48 

 

és Súri Orvos Mihállyal folytatta. 1609-ben az éppen Heidelbergbe utazó Pécseli és Kanizsai 

s akkori útjukban harmadik társuk, Samarjai János vitték magukkal Pfalzba Veresmarti 

írásba foglalt vallásbeli kételyeit, hogy azokra Pareustól kérjenek választ. Megalapozottan 

lehet feltételezni, hogy ezt a választ Pareus meg is adta Ujfalvi Katona Imre általa sajtó alá 

rendezett művének, Tractatus de patrum, conciliorum, traditionum authoritate (Frankfurt, 

1611) Alvinczi Péterhez intézett előszavában.”224 Az előszó nagyobb részében Pareus 

Roberto Bellarminónak azt az eljárását támadja, ahogy a jezsuita az egyházatyák, a tradíciók 

és a zsinatok tekintélyén alapuló érveit használja műveiben. David Pareus mindezzel a saját 

álláspontját állította szembe.225 Pareus továbbá azt is kiemelte, hogy az iméntiek tekintélyén 

nyugvó bellarminói érveknek bizonyító ereje mennyire másodlagos a Bibliához képest.226     

Veresmarti Mihály gondosan előkészített, már 1604 és 1605 között fontolgatott 

konverziója nyilvánosan 1609–1610 tájékán zajlott. Ebben a katolikus hitre térésben döntő 

szerep jutott Forgách Ferenc esztergomi érseknek, valamint egy kiváló tehetségű 

jezsuitának, Pázmány Péternek,227 aki 1607 nyarától huzamosan Forgách szolgálatában 

állt.228 Asztalos András, az 1600-as évek első évtizedében formálódó nagyszombati 

kálvinista közösség védőbástyája és hivatalt viselő gazdag polgáraként annak egyik 

legjelentősebb anyagi támogatója,229 erről a készülő áttérésről be is számolt Szenci Molnár 

Albertnek 1610. február 20-án kelt levelében.230 

 Ebből a két, egymással bizonyosan összefüggő eseményből annyi kiolvasható, hogy 

az 1610-es latin nyelvű Fides Iesv et Iesvitarvm elsősorban Nagyszombatnak köszönhette 

megszületését. Csöppet sem elhanyagolható továbbá, hogy Kecskeméti C. János pont a 

Kalauz megjelenésének évében, 1613-ban készítette el ennek a kálvinista kiadógárdájában 

magyar tagokat is számon tartó, 1610-es latin Fides Iesv et Iesvitarvmnak magyar 

                                                 
224 HELTAI, „A nyomtatott vallási...”, 135–136.  
225 HELTAI János, „Davis Pareus magyar kapcsolatai”, in Tudóslevelek: Művelődésünk külföldi kapcsolataihoz 

1577–1797, szerk. HERNER János, Adattár XVI–XVIII. századi szellemi mozgalmaink történetéhez 23, 13–76 

(Szeged: József Attila Tudományegyetem, 1989), 40. 
226 HELTAI, Alvinczi Péter és a heidelbergi…, 84. 
227 JANKOVICS József, „Vörösmarti Mihály és megtérése históriája”. In VERESMARTI Mihály, Vörösmarti 

Mihály kálvinista prédikátor megtérése históriája, szerk. JANKOVICS József és NYERGES Judit, ford. GERÉBY 

György, 269–283 (Budapest: Argumentum Kiadó, 1992), 273–276. 
228 TUSOR Péter, Pázmány, a jezsuita érsek: Kinevezésének története, 1615–1616 (Mikropolitikai tanulmány), 

Collectanea Vaticana Hungariae 13 (Budapest–Róma: Gondolat Kiadó–MTA-PPKE ‘Lendület’ 

Egyháztörténeti Kutatócsoport, 2016), 15. 
229 IPOLYI, Veresmarti Mihály..., 354–355; Asztalos András és a nagyszombati polgári kör további tagjainak 

szerepéről ld. HELTAI János, „Egy művelődéstörténeti polgári kör a XVII. század elején”, Magyar 

Könyvszemle, 2 (1982): 113–126. 
230 SZENCZI MOLNÁR, Naplója…, 339. 

 



49 

 

kéziratát.231 Mégpedig három évvel azelőtt, hogy a reformátusok konfesszionális 

önmeghatározása, a Második Helvét Hitvallás első magyar fordítása egyáltalán megjelent 

volna: Szenci Csene Péter a Kalauz kibocsátása, az ellenreformáció szellemi előretörése 

ellenében adatta ki a hitvallás fordítását 1616-ban.232 Így a katolikus kontroverzteológiai 

arzenált jelentő Kalauz megjelenése is nagymértékben hathatott az addig a végleges 

szakadást nem szükségszerűen tudatosító felekezetek önmeghatározására. 

 Veresmarti Mihály, az állítólag lelke megmentéséért zsinatokat sürgető, hittársainak 

vádaskodó leveleket küldözgető kálvinista prédikátor iménti,233 nagy vonalakban ismertetett 

nagyszombati konverziója csak egyetlen epizódja a jezsuiták azon sikeres missziós 

tevékenységének, mely az 1600-as évek első évtizedeiben indult. Ez elleni fellépésként is 

értékelhető az az élénk levelezés nyomán megszülető új, 1610-es oppenheimi Fides Iesv et 

Iesvitarvm-kiadás, mely a lelkipásztoroknak és közepesen képzetteknek nyújthatott 

hatékony segítséget a pápistákkal, s persze az egyre sikeresebb térítéseket végző jezsuitákkal 

folytatott polémiák alkalmával. 

 A Fides Iesv et Iesvitarvm latin kiadásainak együttes szerkezeti vizsgálatából 

levonható az a végkövetkeztetés, hogy a kiadásért felelős személyek minden bizonnyal több 

nyomtatványt felhasználva hozták létre a magyar fordítás alapját képező 1610-es, 

oppenheimi Fides Iesv et Iesvitarvmot. Feltételezésem, hogy ezt az 1610-es szövegváltozatot 

egy olyan közösség igényei szerint állíthatták össze, mely a felekezeti önmeghatározását az 

eddigieknél határozottabban kívánta kinyilvánítani. A következőkben tehát olyan, kizárólag 

ebben az 1610-es szövegben tapasztalható változtatásokra és azok jelentőségére szeretnék 

egyenként rávilágítani, melyek alátámaszthatják ezt a hipotézisemet. 

 Johann Marbach Praefatiója részletesen foglalkozik az apostoli egyház 

folytonosságának kérdésével, valamint a pápa írásmagyarázó hatalmával. Munkájának célja 

a római álláspont aprólékos ismertetése, valamint alapos megcáfolása és a protestáns 

álláspont kifejtése. Magyar területeken katolikus részről a 17. században az ordinaria 

successio kérdéskörét Pázmány 1603-as Feleletével, majd a protestánsokat jelentős kihívás 

elé állító Kalauzával még szélesebb körben tematizálta. Megjegyzendő, hogy Szegedi Dániel 

1616-os, névtelenül kiadott Itinerariuma,234 melyet korábban Kecskeméti C. Jánoshoz is 

                                                 
231 RMNy 1171.  
232 HELTAI, Műfajok és művek..., 188. 
233 JANKOVICS, „Vörösmarti Mihály és…”, 275. 
234 HELTAI János, „Rövid esettanulmány az irodalomtörténet-írás működési mechanizmusáról (Az Itinerarium 

Catholicum valódi szerzője)”, in Kabdebó Lóránt köszöntése 65. születésnapja alkalmából, szerk. BESSENYEI 

 



50 

 

kötött a kutatás,235 szintén kiemelt fontosságot tulajdonított a kérdésnek. Ezt továbbá 

Kecskeméti C. János egy, a Fides Iesv et Iesvitarvmhoz hasonlóan a harmincéves háború 

kezdeti szakaszához kötődő és az európai viták felé nyitó másik fordítása,236 William Perkins 

Catholicvs reformatvsa megint csak tárgyalja. A Catholicvs reformatvs főszövegének 

huszonkét „czikkele” után következik a kiadvány címlapján is feltüntetett rövid intés 

„minden Romai vallason levökhez”. Mondandóját Perkins pedig itt rögtön a 

„közönsegesnek, regiségnek, successionak, egy mas utan valo következesnek” pápista, 

római katolikus vallásra hitegető szerepének szenteli.237 

 A Praefatiót követően, az 1580 és 1589 között kiadott Doctrinae Iesvitarvm című 

gyűjteményből származó Fides Iesv et Iesvitarvm valószínűsíthető felhasználásával, az 

1610-es kiadvány cáfolja Canisius valamely kátéját. Arra a kérdésre, hogy ez miért lehetett 

fontos a kiadók számára – tehát miért pont azt a főszöveget tartották meg, melyben 

megtalálható Canisius is hivatkozásként –, a Canisius-katekizmus magyarországi 

kiadástörténete adhat választ. Alfonso Carillo provinciálishoz írt 1602-es levelében 

Aquaviva generális a magyarországi jezsuitákat „spirituális könyvek” fordítására bátorította, 

melynek eredményeképp kiadták a Vásárhelyi Gergelytől származó Canisius katekizmus-

fordítást is.238 A mind a nyolc magyarországi katolikus kátékiadásban szereplő Catechismus 

parvust Telegdi Miklós szinte már keletkezésével (1558) egy időben lefordította, melyet 

1562-ben nyomtattak ki Bécsben. Fordításának a 16. századból még további három kiadása 

ismert. Vásárhelyi Gergely újabb fordítást készített 1599-ben, mely Kolozsvárott a Heltai-

nyomdában jelent meg. 1604-ben, 1615-ben és 1617-ben Bécsben ismét kinyomtatták 

katolikus lelkészi kézikönyv részeként.239 Tehát 1617-ig magyar nyelven nyolcszor adták ki 

Canisius nemzetközi terepen is rendkívül népszerű Catechismus parvusát. Láthattuk, hogy 

Vásárhelyi Gergely munkáját Telegdi Miklósé jó harminc évvel megelőzte. 1560. december 

10-én I. Ferdinánd ugyanis rendeletben kötelezően írta elő a katekizmus oktatását a 

birodalomban, s ugyanebben az évben a nagyszombati zsinat határozata is, bár a szerző 

                                                 
József, FERENCZI László, KOVÁCS Viktor és PÁLFI Ágnes (Miskolc: ME BTK Összehasonlító 

Irodalomtörténeti és Művészettörténeti Tanszék, 2001), 236–241. 
235 HELTAI János, „Ki az Itinerarium Catholicum szerzője?”, Studia Litteraria, 28 (1991): 49–60, 56–57. 
236 HELTAI, Műfajok és művek..., 143. 
237 KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs..., 415v. 
238 A további művek: Vásárhelyi Gergely 1622-es és Pázmány 1624-es Kempis-fordítása, Veresmarti Mihály 

Lessius-fordítása (1611 és 1612), valamint az először 1626-ban megjelenő Káldi György-féle bibliafordítás. 

HARGITTAY Emil, „A Campianus-fordítás és Pázmány írói pályakezdése”, Irodalomtörténeti Közlemények, 5–

6 (1999): 661–665, 661. 
239 HELTAI, Műfajok és művek..., 202. 

 



51 

 

nevének elhallgatásával, „ajánlotta a katekizmust”. Így tehát Telegdi 1562-es bécsi kiadása 

elsősorban a zsinati határozatoknak és a császári igénynek kívánt megfelelni.240 Úgy 

gondolom, hogy Canisius nemzetközi viszonylatban igencsak népszerű kátéjának sorozatos 

magyar edíciója nyomán az 1610-es Fides Iesv et Iesvitarvmot kiadók bizonyosan tisztában 

voltak hazai hitoktatói, konfesszionalizációs szerepével. Ezért tulajdoníthattak nagy 

jelentőséget annak a Fides Iesv et Iesvitarvm-kiadásnak, mely szisztematikusan és világosan, 

tézis-antitézisekben cáfolta a talán kevésbé ismert Censvra Coloniensis mellett Canisius 

alapvető hittételeinek eredeti kontextusukból kiemelt, hamisnak vélt állításait is. 

 Az 1610-es Fides Iesv et Iesvitarvm valószínűleg kálvinista kiadógárdája a Praefatio 

lutheránus szerzőjének, Johann Marbachnak a nevét nem közölte.241 Marbach nevének 

elhallgatása valószínűleg a nyomtatvány eredetileg lutheránus jellegét igyekezett elfedni. 

Erre az 1610-es kiadás egy további fontos változtatása is bizonyítékot szolgáltathat. A 

változtatás IV. Pius esküformulájában található, mely, mint azt fentebb tárgyaltam, az 1578-

as kiadásokból kerülhetett az 1610-es oppenheimibe. Az „áthangolás” azonban egy 

rendkívül fontos és érzékeny témát érint: az ún. transzszubsztanciáció katolikus tanítását, 

azaz a kenyér és bor teljes átlényegülését Krisztus valóságos testévé és vérévé. Mielőtt 

ismertetem az 1610-es Fides Iesv et Iesvitarvm álláspontját erről a felekezeti 

önmeghatározás szempontjából lényeges kérdésről, mindenképpen szükségesnek tartom, 

hogy előbb ennek a határozott véleményfoglalásnak helyet adó esküformulának legalább a 

vázlatos ismertetését elvégezzem. 

 Az esküformula szövegét a katolikus megújulás érdekében és annak szellemében 

megtartott trienti zsinat határozatai alapján állították össze. A trienti zsinat két utolsó ülésén 

kinyilvánította igényét egy minden egyházi tanító és méltóság számára kötelező érvényű 

hitvallásra. Ezt egy bíborosokból álló testület 1564-ben készítette el IV. Pius utasítására.242 

Az irat azért rendkívül jelentős, mert katolikus részről ellenpárja kíván lenni az 1530-as 

Ágostai Hitvallásnak és az 1563-as Heidelbergi Káténak.243 Pius esküformulája, a Forma 

professionis orthodoxae fidei a niceai hitvallás szövegével (Hiszekegy) kezdődik,244 majd 

precíz összefoglalását adja a trienti zsinat tanításainak. Ehhez társulnak még azon 

                                                 
240 RMNy 173. 
241 VÁSÁRHELYI, „Egy jezsuita-ellenes... ”, 254.  
242 Philip SCHAFF, The Creeds of Christendom, with a Histoy and Critical Notes, 1 (New York–London: 

Harper&Brothers Publishers, 1877), 96. 
243 Harm KLUETING, „Tridentinischer Katholizismus – Katholizismus nach dem Konzil von Trient”, 

Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte, 103 (2009): 13–26, 17. 
244 Az eskü latin nyelvű szövegét ld. pl. Laerzio CHERUBINI, Bvllarivm sive nova collectio Plurimarum 

Constitutionum Apostolicarum Diuersorum Romanorum Pontificum…, 2 (Roma, 1617), 129–130. 



52 

 

kiegészítések és kijelentések, miszerint a római egyház minden másik egyháznak anyja, 

továbbá egy, a pápának, Krisztus vikáriusának tett engedelmességi eskü. Az esküszöveg E/1-

ben hangzik el, melyet 1564. november 13-án az Iniunctum nobis… kezdetű, majd 1564. 

december 9-én az In sacrosancta beati Petri… kezdetű bullákban tettek kötelezővé a 

katolikus egyház összes papja és a szemináriumok, kollégiumok, egyetemek tanárai 

számára. Ezen felül általánosan használták még, igaz, jogi szabályozás nélkül, a protestáns 

konvertiták esetében, amiért az „áttértek hitvallásának” is nevezték. Mindkét célra 

alkalmasabbnak bizonyult, mint a kiterjedt és teológiai tudományosságánál fogva 

nehezebben befogadható trienti rendeletek.245 A Thurzó György nádor által összehívott 

1610-es zsolnai protestáns zsinat – mely ugyancsak fogalmazott magának egy esküformulát 

– 246 az egészen az alsó néprétegekig, jobbágyokig szabad vallásgyakorlást és a katolikus 

egyháztól független egyházszervezet kiépítését biztosította.247 Forgách Ferenc érsek 1610-

re tervezett, de csak 1611-ben, Nagyszombatban megvalósuló tartományi gyűlésével pedig 

„a magyar egyház hivatalosan is csatlakozott a Trienti Zsinatban megfogalmazott 

irányelvekhez, és a nyilvánosság előtt egységesen lépett fel a reform igényével”.248  

Bizonyítékok hiányában az nem állítható, hogy ezek a magyar konfesszionalizáció 

szempontjából kiemelten fontos zsinatok hathattak a latin nyelvű, 1610-es Fides Iesv et 

Iesvitarvm kiadását végző, feltételezhetően magyarországi kálvinistákat is sorai közt tudó 

kiadógárdára. Csupán annyi bizonyos, hogy főleg Asztalos András és Makai Máté 

rendszeresen és eléggé részletesen beszámoltak Szenci Molnár Albertnek az ország, 

Nagyszombat és a város református egyházának viszontagságairól, aktuális eseményeiről.249 

 Kecskeméti C. János Fides Iesv et Iesvitarvm-fordítása a főszöveg után helyet 

foglaló, a trienti zsinat határozatain alapuló piusi esküformulát a következő címmel látta el: 

                                                 
245 SCHAFF, The Creeds of..., 97–98. 
246 „Én N. N. az N. vármegyékben lakó lelkész uraknak superintendense, esküszöm az élő Istenre, atya, fiú és 

szent lélekre és igérem, hogy életemben semmi más tudományt sem nyilvánosan sem magánosan tanítani nem 

fogok, mint azt, mely a próféták és apostolok irataiban foglaltatik és mely V. Károly császár által Ágostában 

1530. évben kihirdetett ágostai hitvallásban és az egyetértés formulájában foglaltatik. Hogy ezen hitvallást a 

gondjaimra bízott senior és lelkész urak is vallják és tanítsák, erre szorgalmasan és szigoruan vigyázni és 

törekedni fogok. Az egyházak lelkészeinek és az alattam leendő egész néptömegnek a szent lélek kegyelmének 

segítségével igyekezni fogok akképpen elöljárni, amint a jó és hű lelkipásztorhoz és az Isten igéjének 

hirdetőjéhez illik. Az egyes vármegyékben levő contuberniumok és a lelkészi districtusok törvényeit, úgy mint 

azokat, melyek nekem, superintendensi hivatalomban előírvák, megtartom és a felügyeletemre bízott egyesek 

által is megtartatom s azokat alkalmazni fogom. Én amint mindazt, legjobb tehetségem szerint teljesíteni 

fogom: úgy segélyjen engem Isten, atya, fiú és szent lélek és az én keresztyén hitem Amen.” Az esküszöveget 

közli: ZSILINSZKY Mihály, Az 1610-ik évi zsolnai evangélikus zsinat háromszázados emlékünnepén: 

Egyháztörténeti tanulmány (Selmecbánya: Joerges Ágost özv. és fia Könyvnyomdája, 1910), 31–32. 
247 ZSILINSZKY, Az 1610-ik évi..., 14. 
248 DÉNESI, „Forgách I. Ferenc”, 281–282.. 
249 IPOLYI, Veresmarti Mihály..., 361–389. 

 



53 

 

„Esküvesnek formaia mely vetettetöt, az IV. Pius nevü papanak, függö pecsetös leveleböl, 

mellyel élnek az jesuitak, Doctoroknak es egyeb tudomanyban levö közönseges tanitoknak, 

rendelésében és eléb mozditasaban”.250 Ha ezt összevetjük az 1610-es latinnal, sehol nem 

találkozunk azzal, hogy csupán a jezsuiták éltek volna ezzel: „Ivramenti formvla ex bvlla S. 

D. N. P. Pii, divina providentia Papae IV. super ordinatione & promotione Doctorum, 

aliorum cuiuscunque artis & Facultatis Professorum, de caetero observanda”.251 Ez 

láthatóan inkább egy olyan általános gyakorlatról beszél, melyet IV. Pius bullája 

foganatosított.252 Az imént elmondottakból arra következtethetünk, hogy a magyar fordító a 

szöveget már címében áthangolva igyekezett a Jézus Társaságát megtenni a formula 

iskolákon, egyetemeken belüli terjesztőinek és alkalmazóinak. Bár a formula cáfolata 

Kecskeméti C.-nél is mondatonként olvasható, a fordítás alapját képező 1610-estől eltérően 

a tizenhét szakaszt számozással látta el.253 A szöveg ily módon való még világosabb 

feltördelése a következő témákat kívánja tárgyalni: I. a római anyaszentegyház kézről kézre 

adott tudománya, annak megtartása; II. a római eklézsia írásmagyarázati feltétlen joga; III. 

a hét szakramentum; IV. eredendő bűn és megigazulás; V. mise; VI. teljes átlényegülés 

(transzszubsztanciáció); VII. egy szín alatt való áldozás érvényessége; VIII. purgatórium; 

IX. szentek imádata és segítségül hívása; X. szentek ereklyéinek tisztelete; XI. képtisztelet; 

XII. búcsújárás; XIII. az egy, szent, apostoli és katolikus egyház minden más 

anyaszentegyház fölé való rendelése; XIV. a pápának tett engedelmesség; XV. a tridenti 

rendeletek feltétel nélküli elfogadása; XVI. az eretnekek kárhoztatása, megvetése és 

elátkozása; XVII. az egyedül üdvözítő római katolikus hitnek élethosszig tartó megtartása. 

A cáfolatok legjellemzőbb vonása, hogy a confutatiót a Fides Iesv et Iesvitarvm caputjaira 

való hivatkozásokkal végzi el, azokhoz irányítja az olvasót: „…az szent iras bizontalannak, 

ketsegesnek, csalardnak, es tevelgönek mondatik az Iesuitaktul cap: I. masodik es harmadik 

ellenkedésben […] De ezeket es töb effele hamis beszedeket megh czafol, cap: I. & cap: 16. 

ez könyvnek.”254 Ilyen módon a Fides Iesv et Iesvitarvm és a formula-cáfolat között szerves 

kapcsolat áll fent, hiszen utóbbit a Fides Iesv et Iesvitarvm egyes caputjai értelmezik, teszik 

még világosabbá az olvasó számára. A formula legvégén El Vegezes (Conclvsio) címen a 

                                                 
250 KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm..., 394; kurziválás az eredetiben. 
251 Fides Iesv et Iesvitarvm...(1610), 286; kurziválás az eredetiben. 
252 A kutatás rögzítette például, hogy Padovában 1565-ben milyen ellenállásba, tömeges tanulói 

engedetlenségbe ütközött protestáns részről, mikor próbálták bevezetni az eskütevést az egyetem falai között. 

Paul F. GRENDLER, The Universities of Italian Renaissance (Baltimore–London: The Johns Hopkins University 

Press, 2002), 191. 
253 Fides Iesv et Iesvitarvm...(1610), 286–302; KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm..., 394–415. 
254 KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm..., 395–396. 

 



54 

 

szöveg szerkesztője pedig arról biztosítja az olvasót, hogy az esküvés éppúgy ellenkezik az 

isteni tanítással, mint a Fides Iesv et Iesvitarvmban ismertetettek, s hogy az ide kiírt szöveg 

„igiröl igire” megegyezik a pápa saját kezű levelével és parancsolataival. Továbbá tartalmaz 

egy Péter és Pál apostolokra hivatkozó felszólítást minden keresztény számára: álljanak ellen 

az eskünek, mert ha „valaki ezt meg nem merné cselekedni, hogy ellene allana, vagy 

mondana, az mindenhato Istennek es az ö fianak haragiaban esnek”.255 

 Az 1610-es Fides Iesv et Iesvitarvm, pontosabban a piusi esküformula legfontosabb, 

a felekezeti hovatartozást egyértelműen mutató „áthangolása” a következőképp történik. A 

trienti határozatokra alapozott, teljes átlényegülésről szóló eskümondat és annak cáfolata a 

legelső, 1573-as és 1578-as kiadványokban így hangzik: „Atque in Sanctissimo Eucharistiae 

Sacramento esse verè, realiter & substantialiter corpus & sanguinem vna cum anima & 

diuinitate Domini nostri IESV Christi, fierique conuersionem totius substantiae panis in 

corpus, & totius substantiae vini in sanguinem, quam conuersionem Catholica Ecclesia, 

Transubstantiationem apellat. Confutatio. Quoniam in hoc libro Iesuiticae Fidei de 

Transubstantiatione nihil dicitur. Confutationis Loco hîc enumerabo dicta & testimonia 

Scripturae sacrae, diuorumque Patrum: quibus plane constabit: quodcum pane quidem 

consecrato sumatur vere, realiter & substantialiter corpus Christi, ac cum vino consecrato 

bibatur sanguis Christi: sed non quod panis substantia tota post consecrationem conuertatur 

in corpus, & vini substantia tota in sanguinem”.256 Ezzel szemben a teljes átlényegülést 

érintő katolikus állásfoglalást a vizsgált 1610-esben már egy rövidebb és merőben eltérő 

szöveg cáfolja: „Atque in Sanctissimo Eucharistiae Sacramento esse vere, realiter & 

substantialiter corpus & sanguinem vna cum anima & diuinitate Domini nostri Iesu Christi, 

fierique conuersionem totius substantiae panis in corpus, & totius substantiae vini in 

sanguinem, quam conuersionem Catholica Ecclesia, Transubstantiationem apellat. 

CONFVTATIO. Quoniam in hoc libro Iesuiticae Fidei de Transubstantiatione nihil dicitur; 

Confutationis Loco hîc enumerabo dicta & testimonia Scripturae sacrae, diuorumque 

                                                 
255 Uo., 415. 
256 Fides Iesv et Iesvitarvm...(1573), 509–510; az 1578-as kiadásban ugyanez szerepel: „Atque in Sanctissimo 

Eucharistiae Sacramento esse uerè, realiter & substantialiter corpus & sanguinem unà cum anima & diuinitate 

Domini nostri IESV Christi, fierique conuersionem totius substantiae panis in corpus, & totius substantiae uini 

in sanguinem, quam conuersionem Catholica Ecclesia, Transubstantiationem apellat. Confutatio. Quoniam in 

hoc libro Iesuiticae Fidei de Transubstantiatione nihil dicitur. Confutationis loco hîc enumerabo dicta & 

testimonia Scripturae sacrae, diuorumque Patrum: quibus planè constabit: quodcum pane quidem consecrato 

sumatur uerè, realiter & substantialiter corpus Christi, ac cum uino consecrato bibatur sanguis Christi: sed 

non quod panis substantia tota post consecrationem conuertatur in corpus, & uini substantia tota in 

sanguinem.” Fides Iesv et Iesvitarvm...(1578), 406. 

 



55 

 

Patrum; quibus plane constabit: quod panis substantia post consecrationem in corpus, & 

vini substantia in sanguinem non conuertatur”.257 Ez utóbbit Kecskeméti C. János 

fordításában ekképp olvashatjuk: „VI. Es hogy az Vrnak sz. Vacsoraiában, igazan, s-

valoságos-képpen, es allat szerént, az Vr Iesus Christusnak teste es vére, mind lelkével es 

Istenségével, ielen legyen, es hogy az kenyérnek allattia, egészlen teste, es az bornak allattia 

egészlen vérre, valtozzék, mely valtozást az közönséges Anyaszentegyhaz, allattiaban valo 

valtozásnak nevez, iavallom, es hiszem. MEGH CZAFOLAS. Mivel hogy ez könyvben, az 

Iesuitaknak vallasokrol, az Transubstantiatio, az az, állat szerént valo valtozas felöl, semmit 

nem irtunk, feleletnek es megh csafolásnak okaert, szamlálom elö, az sz. Irásnak, es szent 

Patereknek bizonságit, mellyekböl nijlvan megh tetzik, hogy az kenyérnek es az bornak 

állatia, az meg szentelés utan, teste es verre nem valtozik.”258 A jezsuiták tézise után elsőként 

azt tudjuk meg, hogy mivel a teljes átlényegülés tanát maga a Fides Iesv et Iesvitarvm nem 

tárgyalja, ezért a jezsuiták e témát érintő „vallasát” most itt cáfolják meg. A fordításból 

tisztán látszik, hogy a forrásul szolgáló 1610-es Fides Iesv et Iesvitarvm első fele teljesen 

változatlanul közli az 1573-as vagy 1578-as szövegét. Ám a confutatio, megcáfolás második 

felében drasztikus változtatásokat eszközöl. A 1570-es években összeállított szövegek 

ugyanis még azt állítják, hogy a kenyérrel együtt, amit megszenteltek „vere, realiter & 

substantialiter”, azaz igazán, valóságosan és „állatjában” (szubsztanciálisan, lényegileg) 

Krisztus testét vesszük és a megszentelt borral együtt Krisztus vérét isszuk. De azt is 

hozzáteszik, hogy megszentelés után mégsem változik át a kenyér és a bor szubsztanciája 

teljességgel Jézus testévé és vérévé. Vagyis: bár elismerik, hogy Krisztus teste és vére 

igazán, valóságosan és lényegileg jelen van a kenyérben és borban, azt már nem fogadják el, 

hogy a kenyér és a bor szubsztanciájában a megszenteléskor teljes mértékű átváltozás 

történik. Ebből az látszik, hogy az 1573-as, 1578-as szövegek lutheránus, a katolikusokéhoz 

némileg közelítő felfogást képviselnek az átlényegülés kérdésében. Az 1610-es, minden 

bizonnyal kálvinista, magyar tagokkal is rendelkező kiadógárdája azonban már 

egyértelműen a trienti határozatokban lefektetett katolikussal teljes mértékben ellenkező, 

                                                 
257 Fides Iesv et Iesvitarvm...(1610), 292. 
258 KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm..., 401. 

 



56 

 

kálvinista álláspontot közvetít: „…az kenyérnek es az bornak állatia, az meg szentelés utan, 

teste es verre nem valtozik.”259 260 

 Összefoglalva tehát: az 1610-es, oppenheimi Fides Iesv et Iesvitarvm egy olyan 

újonnan összeállított kiadvány, mely Johann Marbach ordinaria successiót és a pápa 

írásmagyarázó hatalmát támadó Praefatiója után tizenhat caputban nemcsak a jezsuiták 

Censvra Coloniensisének, hanem Petrus Canisius valamely kátéjának „hamis” tanait is az 

igaz tanokkal tagadja. Valamint a piusi esküformula tizenhét mondatának egyenkénti 

cáfolatát is elvégzi. Azzal, hogy a kiadók az 1610-es, oppenheimi Fides Iesv et Iesvitarvmba 

vonták bele a korábbi eltérő kiadások elemeit és az azokban eszközölt újításokat, egyetlen 

munkába összegezték a korábbi nyomtatványokban külön-külön fellelhető argumentumokat. 

E szerkesztői megfontolás pedig még sokoldalúbb fegyvert adhatott a jezsuiták „hamis” hite 

ellen küzdő protestánsok kezébe. A Nagyszombathoz köthető 1610-es kiadvány 

létrejöttében minden bizonnyal szerepet játszhattak a városba jezsuitákat telepíteni 

szándékozó, elsősorban a városba érseki székhelyét áttevő Forgách Ferenc által kivitelezett 

katolikus restauráció, valamint a század első két évtizedében intenzíven meginduló jezsuita 

missziók és a saját egyházért küzdő nagyszombati kálvinista közösség körül kialakuló 

felekezeti villongások. Végül a kiadás időpontjában zajló, a protestánsok szabad 

vallásgyakorlatát biztosító és önálló, független egyház alakulását biztosító 1610-es 

                                                 
259 Uo. Kurziválás az eredetiben. Gánóczy Sándor és Stefan Scheld szerint Kálvin így vélekedett a 

transzszubsztanciációról: „…ez a tanítás elmossa a már Augustinusnál is érzékeltetett határt a szimbólum és 

szimbolizált dolog, […] a jel és a jelzett dolog között. […] A sákramentumban Krisztus testének és vérének, s 

így a teljes Krisztusnak közvetlen megragadásától való irtózás a reformátornál egybeolvad mindennemű 

csodahit, mágia és varázslás kifejezett tagadásával […] hiszen a transsubstantiatióval semmiféle fizikai 

átváltozást nem tanítunk, hanem a legbensőségesebb lelki átlényegülést, ami az arisztotelészi fogalmi körben 

nem jelent se többet, se kevesebbet, mint egy dolognak a lényegét. Mivel pedig az eucharisztikus, az úrvacsorai 

jegyek értelmének és céljának ilyen átlényegülését Kálvin elfogadja és helyesli, sőt (a nem vitázó, polemikus 

fejtegetései során) Krisztus teste és vére valóságos magunkhoz vételéről beszél, ezért úgy tűnik, hogy 

tulajdonképp mégsem veti el a transsubstantiatio tanának igaz jelentését, csak a hamis értelmezését, hamis 

magyarázatát akarja kiküszöbölni.” GÁNÓCZY Sándor és Stefan SCHELD, Kálvin hermeneutikája: 

Szellemtörténeti feltételek és alapvonalak, ford. HUSZTI Kálmán (Budapest: Kálvin Kiadó, 1997), 111. 
260 HELTAI, „A mennyei tudomány....”, 207. A bibliai őrállás mint prédikátori szerephez ld. még: CSORBA 

Dávid, „»Őrálló torony« (Lelkipásztori hivatástudat és önkép a 17. századi református közfelfogásban)”, in 

Bibliotheca et Universitas: Tanulmányok a hatvanéves Heltai János tiszteletére, szerk. KECSKEMÉTI Gábor és 

TASI Réka (Miskolc: Miskolci Egyetem BTK Magyar Nyelv- és Irodalomtudományi Intézet, 2011), 299–312; 

továbbá TÚRI Tamás, Prédikáció, egzegézis és protestáns hagyomány: Unitárius Apokalipszis-kommentárok 

Erdélyben (16–18. század), SZTE BTK Irodalomtudományi Doktori Iskola, PhD-értekezés, kézirat (Szeged, 

2017), http://doktori.bibl.u-szeged.hu/4122/1/Turi%20Tamas_Unitarius%20Apokalipszis-

kommentarok%20Erdelyben_Phd%20ertekezes.pdf (utolsó hozzáférés: 2020. 03. 04.), 57. Továbbá 

mindenképp meg kell jegyezni, amit Gánóczy Sándor és Stefan Scheld ír Kálvin egyházszolgálatáról: 

„…Kálvin kifejezetten szembefordul minden privatizáló, önkényeskedő írásmagyarázattal, és azt tanácsolja, 

hogy vitás kérdések esetén az egyház hivatalos szolgáinak közösségére kell hallgatni. Az egyház úgy fungál, 

mint az összes hívők anyja, mint evangéliumra vezérlő tanítómester, mint a keresztyén élet nevelője, s a rábízott 

kincsnek, az Isten Igéjének őrállója, gondviselője és kiszolgálója.” GÁNÓCZY Sándor és Stefan SCHELD, Kálvin 

hermeneutikája: Szellemtörténeti feltételek és alapvonalak, ford. HUSZTI Kálmán (Budapest: Kálvin Kiadó, 

1997), 61. 



57 

 

protestáns zsolnai zsinat, majd az egy évvel később tartott, de már 1610-re tervezett, a trienti 

határozatokat hazai földön foganatosító nagyszombati katolikus tartományi gyűlés. Úgy 

gondolom, hogy az 1610-es latin Fides Iesv et Iesvitarvmot egy, a felekezeti 

önmeghatározását hangsúlyozottabban kinyilvánító közösség igényei szerint állíthatták 

össze. Minden bizonnyal ezért volt szükség ennek a régióban missziókat folytató jezsuiták 

elleni kézikönyvnek az újraszerkesztésére, melyben szerepelt már egy, a református 

önmeghatározást egyértelműen mutató tartalmi „áthangolás” is. 

2.1.2. Az Az papistak közöt es mi közöttünk… című polemikus prédikációk 

Kecskeméti C. János 1622-ben, Bártfán kiadott az Az papistak közöt es mi közöttünk, 

vetelkedesre vettetet, harom fö articulusokról... című kötete összesen huszonegy polemikus 

prédikációt tartalmaz a keresztségről, az úrvacsoráról és az Antikrisztusról. A kiadvány 

egyetlen, teljesen ép példányát a miskolci Lévay József Muzeális Könyvtár őrzi 

kolligátumként. A két nyomtatványból álló kolligátum másik darabja Kecskeméti C. szintén 

unikumként fennmaradt kiadványa: a Pázmány Péter Kalauzának tizenharmadik könyvére 

adott Felelet.261 Az 1622-es kiadású polemikus prédikációs kötet Kecskeméti C. János saját 

szerkesztése, mely forrásait – a Bibliát, klasszikus ókori szerzőket, egyházatyákat és későbbi 

keresztény írókat, valamint Pázmány Péter Kalauzát – lapszéli utalásokkal idézi.262 A 

prédikációk tartalmi vázlatát úgyszintén lapszéli számozás, valamint a gondolatmenetet 

világossá tevő latin és magyar megjegyzések teszik átláthatóvá. Mivel Kecskeméti C. 

mondandóját olykor kérdés-felelet formájában fejti ki, „műve helyenként inkább teológiai 

értekezésre, mint prédikációs kötetre emlékeztet”.263 

2.1.2.1. A kötet kettős tagolása, konfesszionalizációs vetületei 

 A nyomtatványt tematikája két nagy egységre tagolja: a protestáns két 

szakramentum, valamint az Antikrisztus artikulusait tárgyaló szakaszokra; ezeket összesen 

huszonegy polemikus prédikációban tárgyalva. A keresztséggel három, az úrvacsorával hét 

és egy sorszámozás nélküli nyolcadik, az Antikrisztussal, pontosabban a nagy vörös sárkány 

és a napba öltözött asszony küzdelmét leíró bibliai fejezet (Jel 12.) bizonyos verseinek 

                                                 
261 RMNy 1256. 
262 Uo. 
263 Uo. 

 



58 

 

magyarázatával pedig tíz szentbeszéd foglalkozik.264 A kötet első részét kitevő két protestáns 

szentséggel foglalkozó prédikációk általánosságban a velük kapcsolatos kérdések (mi az, 

hogyan nevezik, hányféle lehet, továbbá speciálisabb részkérdések) tisztázását végzik el a 

katekizáló és a polemikus, kérdés-feleletes forma hasznosításával. Kecskeméti C., minden 

bizonnyal a nyomtatvány gyakorlati használhatóságát szem előtt tartva és elsősorban 

prédikátortársai segítségére, a két szakramentumhoz írt egy-egy „összegzést” is, mely az 

úrvacsora esetében egy egész szentbeszédet jelent.265 Saját elmondása szerint azért, hogy az 

is haszonnal forgathassa kötetét, aki az úrvacsoráról nem kíván egynél több szöveggel 

készülni hallgatósága számára: „Mind ezeket az vrvaczoraiarol valo praedikatiokat, ha ki 

czak egy formán akar élni mindenkor vélle, rövideden illyen módon rendelheti.”266 Ez a 

sorszámozás nélküli nyolcadik szentbeszéd tulajdonképpen az eredetileg hét prédikációra 

osztott tudnivalók olyan sűrített változata, mely kizárólag a leglényegesebb kérdésekre 

szorítkozik: vagyis, hogy mi az úrvacsora, mire tanít, mire emlékeztet és milyen haszna van, 

végül, hogy kiknek használ és kiknek nem az azzal való élés?267 Ennek a prédikációnak 

további sajátossága, hogy tartalmaz egy, a szertartásrend szerint közvetlenül az úrvacsora 

vétele elé szóló közgyónási (Confessio publica) szöveget is.268 A keresztségről szóló első és 

az úrvacsoráról szóló második prédikációban a két szakramentum egy-egy mondatba foglalt 

definícióját találjuk.269 Végül Kecskeméti C. szentbeszédei a fő kérdések apropóján még 

olyan, kifejezetten speciálisnak mondható részkérdésekre is kitérnek, mint a pápistával való 

komaságé,270 vagy hogy az úrvacsoránál mi a teendő akkor, ha az ahhoz járuló már a bor 

szagától is undorodik.271 A két szentséggel foglalkozó beszédek nyomdatechnikai 

kivitelezésének jellegzetessége, hogy az aktuálisan feltett főkérdések katekizáló tárgyalása 

során azoknak a római katolikusokkal polémiára okot adó részkérdéseit középre rendezi, s a 

főszöveghez képest jóval nagyobb betűkkel szedi. Ez pedig azt a benyomást keltheti az 

                                                 
264 A szentbeszédekben Kecskeméti C. János János jelenéseinek 12. fejezetéből a következő verseket 

magyarázza: 1. és 2. prédikáció: Jel 12.1; 3. prédikáció: Jel 12.3; 5. prédikáció: Jel 12.4; 6. prédikáció: Jel 

12.6; 7. prédikáció: Jel 12.7; 8. prédikáció: Jel 12.10; 9. prédikáció: Jel 12.13; 10. prédikáció: Jel 12.17. A 4. 

prédikációnak nincs magyarázatra felvett bibliai textusa. KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., O4v–X4v. 
265 Uo., N3v–O4. A legfontosabb információkat tartalmazó keresztelési szöveg felvezetője pedig így hangzik: 

„Ezeket az Praedikatiókat az okos Tanito rövid sommaban, mikor keresztelni akar, illyenképpen foglalhattya 

bé, és igy szolhat, mikor az kis gyermek keresztelni eleibe vitettetik.”; Uo., D3v. 
266 Uo., N3v. 
267 Uo. 
268 Uo., O2r–O2v. 
269 Uo., A2r és F3r. 
270 Uo., D2r. 
271 Uo., G1v– G2r. 



59 

 

olvasóban, mintha e megvitatni és cáfolni kívánt másodlagos részletkérdések esetenként 

talán fontosabbak lennének az eredetileg kifejteni kívántaknál. 

 A prédikációs kötet első felének rövid szerkezeti szemléje kézenfekvő módon a 

didaktikusság túlsúlyát tükrözi, összhangban a katekézis hitoktatói célzatával. A 

didaktikusságot csak erősíti Kecskeméti C. prédikációinak concio elnevezése, mely 

tulajdonképpen Erasmustól származik, aki az „új elméleti keretek között meghatározott 

prédikációtípust” nevezte így, utalva annak eredeti jelentésére: a klasszikus antikvitásban az 

államférfi tömegekhez intézett – s így a genus deliberativumhoz tartozó – szónoklatára. A 

protestáns oldalon e tanácskozó beszédnem, bár „a prédikációirodalom tanító–moralizáló 

jellegének fontos meghatározója, legfeljebb a második a fontossági sorban”, mivel 

gyakorlatilag a melanchthoni negyedik, tanító (didascalicum) nem alárendeltje.272 

Figyelemre méltó, hogy Kecskeméti C. szakramentum-prédikációi közül kettőt, a 

keresztségről szóló második,273 valamint a keresztségről szóló harmadik prédikációt 

kifejezetten a concio címmel látja el.274 A többit prédikációnak nevezi, melyeket csak a 

könyv margóján tüntet fel conciókként. Kecskeméti C. ebben a két concio címmel ellátott 

beszédében különösen nagy hangsúlyt fektet arra, hogy felhívja a felnőttek figyelmét a 

gyermekek hitnevelésében betöltött szerepük és felelősségük fontosságára. 

 Kecskeméti C. János katekizáló szentbeszédeinek vizsgálatához mindenképp 

szükséges kitérni a katekizmusok megkülönbözetett konfesszionális szerepére. Luther 

Márton 1529-ben megjelent, lelkészeknek és tanítóknak szánt Nagy Katekizmusát, valamint 

a nép és a gyermekek számára írt Kis Katekizmusát275 a Fides Iesv et Iesvitarvmnál említett 

jezsuita Petrus Canisius számtalanszor kiadott három kátéja, majd a 129 kérdés-feleletből 

álló református Heidelbergi Káté követte.276 A 17. század elejére, mely disszertációm alsó 

időhatárát jelenti, már minden lényegesebb vallási irányzatnak kiformálódott az általános 

használatra szánt katekizmusa, melyek közül több, úgy „mint Luther kis és középső 

katekizmusa, illetve a […] Heidelbergi Káté hitvallási funkciókat is magára öltött, 

amennyiben komoly szerepet játszottak egyházuk önmeghatározásában, és szimbolikus irat 

gyanánt kezelték őket.”277 Ahogy azt láthattuk, a Kecskeméti C.-prédikációkon kívül a 

                                                 
272 KECSKEMÉTI Gábor, Prédikáció, retorika, irodalomtörténet: A magyar nyelvű halotti beszéd a 17. 

században, Historia Litteraria 5 (Budapest: Universitas Könyvkiadó, 1998), 67–69. A genus didascalicum 

protestáns ortodoxiában betöltött kiemelt szerepéről ld. Uo., 70–87. 
273 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., B2v. 
274 Uo., C3v. 
275 TARJÁNYI Zoltán, Kateketika, 1, A Pázmány Péter Katolikus Egyetem Hittudományi Karának jegyzetei 

(Budapest: Szent István Társulat, 1998), 29. 
276 HELTAI, Műfajok és művek..., 191. 
277 Uo. 



60 

 

katekézis hazai polemikus hasznosítását mutatta Kecskeméti C. 1619-es Fides Iesv et 

Iesvitarvm-fordítása, valamint annak latin nyelvű forrása, a kálvinista kiadógárdájában 

valószínűleg magyar tagokat is számon tartó 1610-es, oppenheimi Fides Iesv et Iesvitarvm. 

A már a canisiusi kátét is cáfoló Fides Iesv et Iesvitarvm latin újrakiadását és magyarra 

fordítását ugyanis közvetetten befolyásolta az a tény, hogy a kora újkori katekézis nem 

csupán hitvallásként, a felekezeti önmeghatározás egyik fontos és szimbolikus irataként, 

hanem a hitvitázás lehetséges kiindulópontjaként is funkcionált.278 A reformáció egészen 

korai szakaszától kezdve sorozatban tartott lutheránus kátéprédikációkról köztudomású, 

hogy azok olyan alapvető tanításokat tárgyaltak, mint a Tízparancsolat és a Miatyánk 

mondatai, vagy a keresztségről, úrvacsoráról szóló tudnivalók.279 A reformátusok 1563-ban 

megjelenő Heidelbergi Kátéjával kapcsolatban Jos Colijn a következőket jegyzi meg: mivel 

a vasárnap délutáni istentiszteleteken kötelező volt a katekizmus egy-egy szakaszának 

felolvasása, a református egyházakban kialakult az elsősorban gyerekeknek szánt 

istentiszteleti „kátémagyarázat” vagy „kátéprédikáció”280 gyakorlata oly módon, hogy abból 

a felnőttek is tanulhattak.281 A káté ötvenkét részre osztott szövegét a szintén 1563-ban 

kibocsátott Pfalzi Egyház rendtartásában a keresztelési tanítás és istentiszteleti rend után, az 

úrvacsora ágendáját megelőzően fel is vették az istentiszteleti szövegek sorába. A rendtartás 

előszavát író III. Frigyes indoklása szerint pedig azért szükséges minden vasárnap a 

Heidelbergi Káté egy-egy kijelölt szakaszából kátéprédikációkat tartani, hogy a gyülekezet 

a rendes prédikációs istentisztelet mellett ezekből is taníttasson „az engedelmes keresztyén 

hitre és életre”.282 

 Hazánkban már a 16. század második felétől zsinati határozatokban szabályozták a 

gyermekek és az „együgyű” (egyszerű, tanulatlan) felnőttek istentiszteleti kátéoktatását.283 

                                                 
278 PABEL, „Peter Canisius and …”, 382. Arról, hogy a káték a felekezeti harc eszközei ld. még HELTAI, 

„Irénikus eszmék...”, 226.  
279 HAFENSCHER Károly (ifj.), „Textus vagy téma?”, Evangélikus Élet, 43 (2007): 2. 
280 A kátéprédikációk, kátémagyarázatok magyarországi történetéről alapvető összefoglalást nyújtanak: 

CZEGLÉDY Sándor, „A Heidelbergi Káté magyarországi magyarázatainak története 1791-ig”, in A Heidelbergi 

Káté története Magyarországon, szerk. BARTHA Tibor, Studia et Acta Ecclesiastica 1 (Budapest: 

Magyarországi Református Egyház Zsinati Irodájának Sajtóosztálya, 1965), 131–168; valamint BUCSAY 

Mihály, „A Heidelbergi Káté magyarázatának története 1791-től napjainkig”, in A Heidelbergi Káté története 

Magyarországon, szerk. BARTHA Tibor, Studia et Acta Ecclesiastica 1 (Budapest: Magyarországi Református 

Egyház Zsinati Irodájának Sajtóosztálya, 1965), 205–260. A kátémagyarázat- és kátéprédikáció-kutatás 

magyarországi történetét röviden összefoglalja, továbbá az erdélyi kéziratos, 17–18. századi 

kátémagyarázatok, kátéprédikációk áttekintését és osztályozását adja: BALLAI Zoltán, „Kéziratos 

kátémagyarázatok teológiai vizsgálata”, Studia Doctorum Theologiae Protestantis 5, 1 (2014): 247–270. 
281 Jos COLIJN, Egyetemes egyháztörténet (Gödöllő: Iránytű Kiadó Alapítvány, 2001), 234. 
282 Uo. 
283 BALLAI, „Kéziratos kátémagyarázatok... ”, 249–252.  

 



61 

 

A 17. századi magyar területeken a reformátusok által két legfontosabbnak tartott ún. 

homiliás és ún. sákramentumos főistentisztelet mellett a hétközi igehirdetést a Heidelbergi 

Káté beosztása mentén haladva tartották, ezért azt kátémagyarázatnak vagy hitágazatos 

prédikációnak nevezték.284 Győri L. János egyik tanulmányában a 16–17. századi magyar 

református egyházi beszédeknek két változatát különíti el: a gyülekezetépítő prédikációt és 

az alkalmi prédikációt.285 Szempontunkból ezek közül az első típus, a gyülekezetépítő 

szentbeszéd lehet a lényeges, ahová Győri L. János a kora újkori magyar szerzők imádság- 

és kátémagyarázatait, az egyházi év menetét követő hitágazatos beszédeit, valamint a Kálvin 

prédikációs gyakorlatát követő teljes bibliai könyvmagyarázatokat sorolja.286 Az 

eddigiekből látszik, hogy hazánkban a gyülekezetépítésre alkalmas igehirdetéssel 

hitágazatos prédikációként is találkozott a kor embere. A Heidelbergi Káté és különösen az 

Ursinus-féle kátékommentár szentbeszédekben való tartalmi hasznosításának legkorábbi 

hazai nyomait Czeglédy Sándor a református ortodoxiához tartozó Margitai Péter 

munkásságában véli felfedezni.287 Margitai már 1616-ban magyarázatokat fűzött a 

Miatyánkhoz, majd 1617-ben a Tízparancsolathoz, 1624-ben végül a Hiszekegyhez is.288 Ha 

hihetünk a szintén a heidelbergi református ortodoxiához tartozó Kecskeméti C. János által 

összeállított az Az papistak közöt es mi közöttünk... című kötet 1618-as és 1619-es 

évszámainak, akkor Kecskeméti C. időben kifejezetten közel készült el hasonló indíttatású 

prédikációival. Kecskeméti C. prédikációinak a Margitai-munkákkal való műfajbeli 

rokonságát a következők is megerősíthetik: mivel Kecskeméti C. János 1622-ben kiadott 

prédikációiban gyakran kérdés-felelet formában fejti ki mondanivalóját, az „inkább teológiai 

értekezésre, mint prédikációs kötetre emlékeztet”.289 Czeglédy Sándor ezzel összecsengő 

véleményt formál Margitai Péter 1624-es, a Hiszekegy hittételeit, -ágazatait magyarázó 

nyomtatványáról: „…jóllehet a bizonyító bibliai helyekkel igen behatóan foglalkozik, műve 

inkább hasonlít egy theologiai traktátushoz, mint egy szabályos prédikációsorozathoz”.290 

                                                 
284 CSORBA Dávid, „A reformáció által megújított prédikátori megszólalás”, in A Reformáció Könyvespolca: 

Reprezentatív kiadványok Magyarországon a reformáció korából, szerk. P. VÁSÁRHELYI Judit, A Magyar 

Könyvszemle és a Mokka-R Egyesület füzetei 9 (Budapest: Argumentum Kiadó–Országos Széchényi 

Könyvtár, 2017), 108–116, 109–110. 
285 GYŐRI L. János, „Nagyari József tábori prédikációi (tanulmány)”, in Nagyari József tábori prédikációi 

(1681–1683), szerk. GYŐRI L. János, Csokonai Könyvtár. Források (Régi kortársaink) 9 (Debrecen: Debreceni 

Egyetem, Kossuth Egyetemi Kiadó, 2002), 13–40, 23. 
286 Uo. 
287 CZEGLÉDY, „A Heidelbergi Káté...”, 133. Keresszegi Herman István váradi, 1640-es Tárháza tekinthető 

első igazi kátémagyarázatnak: az általa újonnan kiadott Heidelbergi Kátéhoz csatolta – elsősorban Ursinus 

kátémagyarázataira támaszkodva írt – saját 242 kátéprédikációját. Uo., 134–136. 
288 Uo., 133.  
289 RMNy 1256. 
290 CZEGLÉDY, „A Heidelbergi Káté...”, 133. 



62 

 

Végül Kecskeméti C. a címadással maga is ráirányítja olvasói figyelmét arra, hogy 

kiadványában artikulusokat (hitágakat, hitcikkelyeket) fog tárgyalni, így a kötet első felének 

tizenegy, két protestáns szakramentumról szól concióját a gyülekezetépítést segítő 

hitágazatos prédikációkként kezelhetjük. 

 Kecskeméti C. János „három fő artikulusa” közül az Antikrisztussal foglalkozó 

szövegegység egy tíz prédikációból álló sorozat, mely a János jelenéseinek tizenkettedik 

fejezetéből válogatott verseket kommentálja. A kötet második felében tehát jól láthatóan az 

egzegézisre helyeződik át a hangsúly: míg a polemikus prédikációs kötet első szakaszának 

conciói a gyülekezetépítő prédikációkhoz sorolható hitágazatos prédikációk, addig az ezeket 

követő tíz szentbeszéd már a kálvini prédikációs gyakorlatot követő bibliai 

könyvmagyarázat; mely ugyancsak a gyülekezetépítő beszédek sorába tartozik.291 

Kecskeméti C. tíz prédikációjához a jánosi jelenések tizenkettedik fejezetének gondosan 

megválogatott, magyarázatra felvett verseit rögtön az első beszédében tematikailag a 

következő négy nagyobb részre osztja: 1.) az anyaszentegyház méltósága és annak ismertető 

jegyei; 2.) az eklézsia ellensége, annak tevékenysége, formája és ártó szorgalma; 3.) a Sátán 

és az igaz eklézsia fejének, Mihály arkangyalnak bajviadala, valamint a bajvívás 

helyszínének leírása; 4.) végül Mihály győzelme és a győzelmi ének.292 Az első két 

prédikáció az első témakörről, tehát az anyaszentegyházról és annak jegyeiről, majd a 

következő három, köztük az Az Antichristvsrol alcímet viselő negyedik pedig már az 

ellenségről szól. A hatodik prédikációt Kecskeméti C. az asszony és a vörös sárkány 

fenyegető találkozásának, továbbá az asszony pusztába való menekülésének, a hetedik 

prédikációt Mihály és a Sátán küzdelmének, majd a nyolcadikat a felosztása negyedik 

tagjának, vagyis a győzedelmi ének magyarázatának szenteli. A négy, még első 

prédikációban megjelölt rész végeztével a kilencedik beszédben a Sátán második 

rohamának, végül az utolsó, tízedikben pedig az asszony magva, azaz a híveknek 

gyülekezete elleni utolsó összecsapás motívumainak értelmezésére kerít sort. 

 Arra a kérdésre, hogy kiadványában Kecskeméti C. János miért épp a keresztség, az 

úrvacsora és az Antikrisztus hitcikkelyeit fejti ki, a kötet Epistola dedicatoriájából származó, 

a „pápisták” és ezen belül is különösen a jezsuiták felé mutatott, komoly polemikus 

szembenállást sugalló szavai adják meg a választ: „Es noha iól lattyuk, hogy mayd inkáb az 

hitnek minden tzikkeleiben nagy ellenkezes és vetelkedés vagyon mi köztünk és ö közöttök, 

                                                 
291 GYŐRI L., „Nagyari József…”, 23. 
292 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., P1r–P1v. 

 



63 

 

de legh föképpen az két Sacramentomban az Keresztségben, és az Vr Vaczoraiában, ez 

mellett az Antichristusról való tudományban, el annijra, hogy ezekben való értelmeket ök, 

mind tüzzel fegyverrel óltalmazzak.”293 Tehát Kecskeméti C. ungvári polemikus 

prédikációi, s persze az azt magába foglaló itteni munkássága esetében számolnunk kell a 

17. század első évtizedeiben a Magyar Királyság területein folyó, felekezeti csatározásoktól 

kísért konfesszionális átrendeződés következményeivel. A vidék felekezeti mérlegének 

katolikusok javára történő átbillenését döntően segítették a jezsuitákat a vidékre betelepítő 

és nekik kollégiumot létrehozó Homonnai Drugeth III. György rekatolizációs törekvései. 

Elsősorban az 1615-ben Homonnán alapított jezsuita kollégium térben, időben közeli 

missziói magyarázzák, hogy Kecskeméti C. ungvári prédikációi miért polemikusak, és így 

miért emlékeztetnek helyenként inkább teológiai értekezésre. Az a disszertáció első 

fejezetében már elhangzott, hogy Ungvár a 16. század közepétől református volt, és 1589-

től valószínűleg református elemi iskolával rendelkezett.294 Továbbá arról is volt szó, hogy 

az Ungvár és környékén megszakadt egyházlátogatásokat 1618-ban újra bevezették a 

meglazult egyházi fegyelem és egyházi szolgálmányok csökkenésének orvosolására; 

vizsgálva a lelkészek, tanítók és hallgatóik erkölcsét, valamint a pásztori és tanítói 

működést.295 Mivel mindez szervezetileg kiépült eklézsiáról tanúskodik, talán nem téves az 

a feltevés, hogy a Balázs Mihály által ismertetett két szakasz közül az elsőt,296 a 

felekezetépítést már legalábbis szervezeti keretek között meghaladó református 

konfesszionalizációról beszélhetünk Ungvár és vidéke tekintetében. Kecskeméti C. János 

beszédei azonban következetesen egy létező, ám saját hittanításaiban kifejezetten járatlan 

közösségről tudósítanak. A hazánkban „csendesen” zajló reformáció óta meglévő, ám a saját 

hittanításait nem igazán ismerő református közösség hitoktatása épp azért válhat Kecskeméti 

C. szentbeszédeiben elsődleges prédikátori feladattá, mert a tagokat a vidéken megjelenő 

jezsuiták hittérítéseinek elutasításához és a saját hit megtartásához a legalapvetőbb tudással 

szükséges felruházni. A polemikus prédikációs kötetben kommunikáltak abban a mi és ők297 

szembenállásban nyernek igazán értelmet, melyet az újonnan érkezett jezsuiták ungvári, 

elsősorban missziós tevékenysége kikényszerített. Jó példa erre mindjárt a kötet címe (Az 

papistak közöt es mi közöttünk…) vagy az Epistola dedicatoria idézett, a pápistákkal és 

                                                 
293 Uo., )o(3r. 
294 MÉSZÁROS, Ungvár története…, 68; DIENES, A Tiszáninneni…, 70; SOÓS, A reformáció terjedése…, 64. 
295 HARASZY, „Az egyházmegye története”, 36–37. 
296 BALÁZS, „Az alkalmazás dilemmái...”, 5–6.  
297 HELTAI, „A mennyei tudomány…”, 198. 

 



64 

 

főként a jezsuitákkal folytatott komoly polémiáról tudósító szakasza.298  Ezek az egész 

kötetre érvényes, „programadó” kijelentések ráirányítják az olvasó, hallgatóság figyelmét 

két létező csoportra, a mi–ők hittanítások mentén jól különválasztható csoportjára. Ennek az 

elválasztásnak és szembenállásnak lényeges eleme, ahogy ajánlásában Kecskeméti C. 

többször az egyházi szónoklat véleményformáló képességét hangsúlyozza: a jezsuiták és 

pápisták ezt használva egyrészt becsmérlik őket, másrészt, ahogy fogalmaz, „mi tölünk, igaz 

lelki pásztoroktól, az szegeny kösseget el idegenitvén” vezetik félre, majd veszik el tőlük a 

hallgatóságot.299 Ezért az igaz keresztény prédikátoroknak az a tiszte, ismét csak T/1-ben: 

hogy „az mi pasztorságunk alá bizáttatot nyaijat az Istennek tiszta és igaz igijevel 

legeltessük, az igaz utra igazgassuk, az igaz akolból ki tevelyedni ne engedgyük”.300 Ők nem 

miséznek, mint a pápisták, hanem bibliai mintára evangélium prédikálásával tanítanak és 

intenek.301 Kecskeméti C. János az ajánlás alkotta retorikai térben tulajdonképpen az olyan 

„ighaz keresztyén lelki pásztorok” egyike, aki a Szentírás igéit „tisztán, igazán” hirdeti, s 

akinek hallgatósága az „igaz vallásu keresztyén”.302 Ám magának nem csupán ezt az egy 

szerepet szánja: őt Isten „ide ez Vnghvár varosában, az igaz vallásu keresztyéneknek ör 

állására” rendelte.303 Heltai János ez utóbbi prédikátori szerepben látja a határozott felekezeti 

tudat hiányának bizonyítékát, hiszen Kecskeméti C. János még őrt állója az igaz és egyetlen 

egyháznak.304 Kecskeméti C. tehát az igaz keresztény prédikátorok közül is olyan kiemelt 

szerepben van, akinek az a feladata, hogy őrt álljon az ungvári igaz vallású keresztény 

közösség felett, és a monstrumokat, azaz a jezsuitákat megcáfolva, prédikációjával tanítva 

és intve, fenntartsa azt.305 Ennek a Kecskeméti C. által folytonos veszélyben lévőként leírt, 

                                                 
298 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., )o(3r. 
299 Uo., )o(2v. 
300 Uo., )o(3r. 
301 Uo. 
302 Uo., )o(2v – )o(3v. 
303 Uo., )o(3v. 
304 HELTAI, „A mennyei tudomány....”, 207. A bibliai őrállás mint prédikátori szerephez ld. még: CSORBA 

Dávid, „»Őrálló torony« (Lelkipásztori hivatástudat és önkép a 17. századi református közfelfogásban)”, in 

Bibliotheca et Universitas: Tanulmányok a hatvanéves Heltai János tiszteletére, szerk. KECSKEMÉTI Gábor és 

TASI Réka (Miskolc: Miskolci Egyetem BTK Magyar Nyelv- és Irodalomtudományi Intézet, 2011), 299–312; 

továbbá TÚRI Tamás, Prédikáció, egzegézis és protestáns hagyomány: Unitárius Apokalipszis-kommentárok 

Erdélyben (16–18. század), SZTE BTK Irodalomtudományi Doktori Iskola, PhD-értekezés, kézirat (Szeged, 

2017), http://doktori.bibl.u-szeged.hu/4122/1/Turi%20Tamas_Unitarius%20Apokalipszis-

kommentarok%20Erdelyben_Phd%20ertekezes.pdf (utolsó hozzáférés: 2020. 03. 04.), 57. 
305 Itt mindenképp meg kell jegyezni, amit Gánóczy Sándor és Stefan Scheld ír Kálvin egyházszolgálatáról: 

„…Kálvin kifejezetten szembefordul minden privatizáló, önkényeskedő írásmagyarázattal, és azt tanácsolja, 

hogy vitás kérdések esetén az egyház hivatalos szolgáinak közösségére kell hallgatni. Az egyház úgy fungál, 

mint az összes hívők anyja, mint evangéliumra vezérlő tanítómester, mint a keresztyén élet nevelője, s a rábízott 

kincsnek, az Isten Igéjének őrállója, gondviselője és kiszolgálója.” GÁNÓCZY és SCHELD, Kálvin 

hermeneutikája…, 61. 

 



65 

 

már létező közösségnek az ajánlás címzettje, Fintai Darholtz Ferenc is olyan nemesi tagja, 

aki istenfélő keresztényként annyira „fundáltatott” az igaz vallásban, hogy azt akár halála 

árán védelmezve „senkitöl semmit nem röttög”.306 A kötelező captatio benevolentiae 

alkalmával Kecskeméti C. ezért végig egy elkötelezett, a hitéért adakozásra, fáradozásra 

kész nemesként laudálja Fintai Darholtz Ferencet. 

2.1.2.2. Az „igaz vallású keresztyén” csoporttudatának kialakítása  

 Kecskeméti C. János hitágazatos prédikációiban, concióiban megítélésem szerint az 

igaznak és hamisnak ítélt hittételek részletező elkülönítésével és szembesítésével az igaz 

hitet birtoklók közösségéhez, s így az igaz, egyetlen egyházhoz való tartozás tudatosítására 

törekszik. Még pontosabban: beszédeivel egy olyan „megújított” református közösséget 

kísérel megformálni, amely alapvetően Krisztus egyetlen, igaz egyházán belül307 gondolja 

el magát, ellenállva persze a római katolikus, pápa-Antikrisztus által vezetett hamis egyház 

tanításainak. Ez irányú vizsgálódásaim során megkülönböztetett figyelmet szentelek a 

keresztségről szóló Concio secvnda és Concio tertia bizonyos szakaszainak.308 Mindezzel a 

felekezeti közösségalakítási kísérletre mint a magyar kora újkori református 

konfesszionalizációs folyamatok egy korai szakaszára igyekszem ráirányítani a figyelmet. 

A feltevésemet elsősorban Kecskeméti C. Jánosnak azokra az igaznak vélt hittanításokat a 

katolikus tanításokhoz viszonyítva bemutató állításaira alapozom, melyekkel a katekizáló 

szentbeszédeiben egy, az „igaz vallású keresztyén”309 tudatával rendelkező református 

közösség kialakítására törekszik. Ez az adott hitközösséggel való azonosulás és az ahhoz 

való tartozás tudatosítása azokon a területeken lehetett kiemelten lényeges feladat, ahol a 

tridenti katolicizmus tanait népszerűsítő jezsuita missziók nyomán a protestáns lakosság 

köreiben valóságos veszélyként jelentkezhetett a hitváltás lehetősége. 

 Ehhez elsőként a prédikációs kötet csoportjait ismertetem. Elnevezésük alapján 

Kecskeméti C. a következő felekezeti csoportokat különíti el: a Rómaiaknak, ellenkező 

Atyafiaknak, de leggyakrabban pápistáknak nevezett katolikusokat, amelyben már külön 

csoportot jelentenek a jezsuiták. Ezt szóhasználata megerősíti, hiszen világosan „az Jesuiták 

és az Pápisták”310 elkülönített csoportjait nevezi meg. Kecskeméti C. következetesen 

                                                 
306 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., )o(4r. 
307 HELTAI, „A mennyei tudomány... ”, 199–206.  
308 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., B3v–C3r és C3v–D3v. 
309 Uo., )o(3v. 
310 Uo., )o(2v. 

 



66 

 

ubiquitáriusoknak311 vagy „Augustana Confessión”312 levőknek nevezi azt a protestáns 

közösséget, melyet a pápisták Lutheránusokként emlegetnek.313 Saját közösségét egyszerűen 

az igaz vallású keresztényeknek hívja. Őrájuk alkalmazzák a katolikusok a Kálvinista 

elnevezést,314 hogy ezzel hallgatóik előtt a lutheránusokkal együtt őket mind személyükben, 

mind tudományukban „számkivettetteknek tehetnek, és velek megh utáltathatnak”.315 

Kecskeméti C. tudatosan kerüli a katolikusok által használt neveket jelezve, hogy nem 

fogadja el azok érvényességét, épp ellenkezőleg, a retorikai gyűlöletkeltés eszközeinek 

tartja. Ezzel egyszerre három dolgot is állít: egyrészt, hogy az Antikrisztustól származó 

jezsuiták és pápisták az elnevezéssel a hallgatóság szemében mintha egyházon 

kívülállókként, „számkivetettként” akarnák feltüntetni a két protestáns tábort és annak 

szónokait; majd személyüktől és az általuk képviselt protestáns tanoktól a hallgatóságot el 

akarnák távolítani; s végül még a lutheránusok és kálvinisták létező, különálló csoportjait is 

igyekeznének tudatosítani.316 Neveik alapján Kecskeméti C. az igaz egyházért versengő 

katolikus és protestáns tábort a szóhasználattal mindkét részről felosztottként: azaz pápisták 

és jezsuiták, valamint lutheránusok és kálvinisták szembenálló csoportjaiként írja le. Ezt a 

sort az igaz keresztény egyházon kívül álló, a Bibliával ellenkező eretnekek zárják. A 

keresztségről szóló Concio secvndában ezek a következők: „…Sidók, Törökök, Tatárok, 

David Ferentz, Servetus, Blandrata, és töb Eretnekek […] kik közzül némellyek az Fiúnak, 

némellyek az szent Léleknek Istensegét tagadgyák, és igy az szent Háromságot, az nyilván 

való szent irás ellen.”317 

 A Concio secvnda az igehirdetés által megszólított szűkebb csoportok 

feltérképezéséhez is jó támpontot biztosít. Itt, a szülőknél és felnőtteknél tapasztalható 

alapvető hittani hiányosságokat intve Kecskeméti C. a következőképp szólal meg: az 

Apostoli Credóban vallás tétetik, hogy az egy Isten három személyű, „de hogy hogy 

tanithattya sok Atya Anya megh reá [a gyermekét: betoldás tőlem – Sz. Zs.], ha maga sem 

                                                 
311 Uo., )o(3r. 
312 Uo., E2r. 
313 Uo., )o(3r. 
314 Uo. 
315 Uo., )o(3r. 
316 Az ellenkező tábor megosztásáról, a jezsuiták és tanításaik katolikus táboron kívüli kezeléséről a hitvitázás 

gyakorlatában ld. HELTAI János és MARTIS Zsombor, „A kassai hitvita”, in Docendo discimus: 

Doktoranduszhallgatók és témavezetőik közös tanulmányai a Miskolci Egyetem Irodalomtudományi Doktori 

Iskolájából, szerk. HUSZTI Tímea (Miskolc: Miskolci Egyetem Irodalomtudományi Doktori Iskola, 2013), 15–

29, 18. 
317 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., C1v. 

 



67 

 

tudgya.”318 Továbbá: a Miatyánkot mind szülőnek, mind gyereknek „tudni kel […] mert az 

az mindennapi könyörges”. Azért kell, mert a könyörgés az Istennel való beszélgetés 

mindennapos gyakorlata.319 Ezek az intő és utasító szavak valamelyest információval 

szolgálhatnak a református felekezeti tudat, felekezeti önmeghatározás 17. század első 

évtizedeinek állapotáról. A Kecskeméti C. János által gyakran szegény együgyűeknek 

nevezett köznép az igaznak ítélt hitben való járatlanságáról ad tanúbizonyságot; ez pedig 

láthatóan a kialakítani kívánt közösségben nem tolerálható. Figyelemre méltó, hogy az 

Epistola dedicatoria fikciós terében állandó veszélynek kitett s ezért az őrálló Kecskeméti 

C. védelmére szoruló, igaz vallású keresztény képe, valamint a prédikációban megintett 

hallgatóságé/olvasóé nincsenek szinkronban egymással. Utóbbival kapcsolatban ugyanis 

Kecskeméti C. szükségét érzi dorgálva megemlíteni, hogy vannak olyan felnőttek, kik még 

az üdvözüléshez szükséges alapvető hitágakat, a Miatyánkot és Hiszekegyet sem tudják 

felmondani. Ezt az ellentmondást még inkább kiélezi, hogy Kecskeméti C. az ajánlásban 

„szegény kösségnek” nevezi akkor a hallgatóságot, mikor az elidegeníthetőnek tűnik az igaz 

lelkipásztoroktól, a tiszta ige hallgatásától,320 s melynek tagjai „minden tanusag és 

értelemnelküli tudomany, és vigasztalásnelkül” mennek haza a katolikus igehirdetés után.321 

Azaz a Kecskeméti C. által igaz vallású keresztényként definiált, valamint a prédikációban 

megintett hallgatóság/olvasó egyértelműen egy olyan, vegyes összetételű tömeg része, 

melyet a római katolikus tanítások is elérnek. Erre az Ungváron is jelen levő veszélyre 

világítanak rá már idézett szavai az Epistola dedicatoriából: „…ezeket közönséges helyen 

praedikállottam, ez helyben levö egyegyü keresztyeneknek éppületükre, és az igaz hitben, s-

vallásban, az ellenkezöpart közöt való megh maradásokra”.322 Ez a Kecskeméti C.-t hallgató 

csoport, akiket pár sorral lejjebb ugyanitt már szegény együgyű hallgatóinak nevez, 

Kecskeméti C. állításai szerint egyházi személyekkel egyetemben prédikációi kinyomtatását 

kérték: „…az en szegény egyegyü halgatoimnakis, kik ezeknek halgatoi és tanuloi vóltanak 

kévánságokkal, sőt némely Egyházi Vraimnakis szólga társaimnak kérésekkelis, vitettem 

erre, noha félve, hogy szöm eleiben adgyam.”323 Az ellentmondásokból az a következtetés 

vonható le, hogy a református hiten lévők egy csoportja valószínűleg csak névleg, csakis 

Kecskeméti C. retorikai terében igaz vallású keresztyén, hiszen a concio olyan együgyű 

                                                 
318 Uo., C2r. 
319 Uo., C2v. 
320 Uo., )o(2v. 
321 Uo., )o(3r. 
322 Uo., )o(3v. 
323 Uo. 



68 

 

tagokról ad számot, akiknek komoly, alapvető hittani hiányosságaik vannak, s ezért esetleg 

fogékonyak az ellentábor „tévtanaira” is. Ahhoz, hogy Kecskeméti C. megnevezését 

ténylegesen kiérdemelhessék, hitbeli okításuk szükséges: a hittanítói tevékenység pedig „új” 

tagok kinevelését jelentheti Kecskeméti C. egy és igaz egyháza számára. Így ezek a 

református hitvallásokon nyugvó gyülekezetépítő prédikációk, melyek az alapoktól kezdve 

vértezik fel református hittudással a hallgatóságot, egy immár ténylegesen igaz vallású 

keresztényekből álló, megújított hitközösség megformálásához nyújthatnak segítséget. 

Kecskeméti C. János ehhez a közösségalakító munkához az egyházi retorika megfontolásait 

és a katekézis didaktikusságát oly módon házasítja okító concióiban, hogy azok egyszerre 

három igénynek feleljenek meg: cáfolják a monstrum jezsuitákat, ezzel is tanítva és intve az 

együgyű népet.324 A következőkben ezért ezt az együttható cáfol–tanít–int hármasát 

szeretném a keresztségről szóló Concio secvnda és Concio tertia egy-egy hosszabb, 

összefüggő szakaszán szemléltetni. 

 A Concio secvndában Kecskeméti C. csupán egyetlen, ám eléggé összetett kérdéssel 

foglalkozik: hány és minemű dolgok kívántatnak a keresztséghez, hogy az igaz, egész és 

tökéletes legyen? Ennek megválaszolását rögtön egy szembeállítással kezdi: bár „vadnak 

némellyek”, akik azért, hogy a keresztséget igaznak, egésznek és „fogyatkozásnélkül 

valónak tegyék, sok heában való dolgokat adnak hozzá”, ám a Bibliában leírt egész, krisztusi 

keresztséghez valójában csak négy dolog szükséges. Ez a négy dolog az igehirdetés, a 

könyörgés, a vízzel való megmosás és a „keresztellek […] Atyának, Fiunak, és szent 

Léleknek nevében” igék, kizárólag egyházi férfiszemély, prédikátor által való elmondása.325 

Kecskeméti C. ezen alapvető dolgok tisztázása után teszi fel a tanító szándékú T/1-es 

kérdést: miért kell ezt megértenünk? Válasza egy cáfolás (confutatio), melyet arra épít, hogy 

igencsak vétkeznek, akik e néggyel meg nem elégedve „ezekhez töb emberi találmányokat 

toldoznak foldoznak, mint az Romaiak cselekesznek”, akik a keresztség részei közé 

számlálják az olajat, sót, nyálat, keresztvetést, gyújtott gyertyát és efféléket. Ellenpontozó 

argumentálását a lapszélen a hamisnak tartott „Mentségi az Pápistáknak”, a saját, igaznak 

tartott cáfolatát pedig „Az mentsegre valo felel.” megjegyzéssel emeli ki, ezzel is 

megkönnyítve gondolatmenetének követhetőségét. Kecskeméti C. itt a pápisták azon 

kifogását cáfolja, miszerint a nyál, só, gyertya, olaj stb. használata benne van a Bibliában. 

                                                 
324 Uo. 
325 Uo., B2v–B3r. Kecskeméti C. nem fogadja el „némely” pápista azon ellenvetését, hogy mivel Mózes 

felesége, Zephora, nő létére maga metélte körül Gerzson nevű fiát, ennek mintájára szabad lenne asszonynak 

vagy közönséges személynek keresztelni, ha nincs a közelben erre feljogosított egyházi férfi. Uo., B1r–B2r. 

 



69 

 

Ezt ugyan maga Kecskeméti C. sem vonja kétségbe, ám arra már figyelmeztet, hogy ezek 

egyáltalán nem a keresztséggel kapcsolatban szerepelnek a Szentírásban.326 E polemikus 

szakaszt váltja három kérdés tanító célzatú megválaszolása, melyben Kecskeméti C. a 

Szentháromság nevében végzett keresztelés fontosságát ecseteli. Ezek után ismét a tanító 

szándékú „miért kell ezeket megértenünk?” kérdéséhez kötődő három érv következik. 

Elsőként kap itt szerepet a Szentháromságot tagadók fentebb idézett listája. 

Tolmácsolásában üdvösségünk az Isten igaz ismeretétől függ, ezért aki a három isteni 

személyt nem hiszi, vallja és annak nevében nem keresztelkedik meg, kétségtelenül 

elkárhozik. Harmadik érve pedig így kezdődik: „III. Intettetnek itt, az Atyák, Anyák, köröszt 

Atyák, és az kis gyermeknek rokonai, gondviselöi, hogy az ö tisztekröl meg 

emlekezzenek…”327 Kecskeméti C. János ezen a ponton jól láthatóan intéssel fordul a szülők 

és a gyermeket gondozó felnőttek felé. Először leszögezi, hogy a gyermekek gondozása két 

természetű: testi és lelki. Az elsőt, a gyermekek testi gondozását „az természet beléiök 

oltotta”, ezért arra külön nem kell a szülőket inteni. A lelkire viszont igen, melynek három 

„ága” van: az Apostoli Credo, a Miatyánk, végül a Tízparancsolat megtanítása.328 Ennek 

persze előfeltétele, hogy azokat a szülők maguk is tudják, mert „bizony szakálla meg öszült 

némelyeknek, még sem tudgya az mi Atyánkat, nem hogy gyermekét tudná reá tanitani, hát 

hogy tud Istennel beszélleni?”329 Arra, hogy a szülő miért „ez három dologra köteles” 

[kiemelés tőlem – Sz. Zs.], két válasza van, melyből az első meglehetősen fenyegető 

szándékú: ha nem teszi, saját üdvössége is kárt vall, hiszen ezzel az ördögnek áldozza 

gyermekét. S nemcsak a gyermek, hanem még a szolgálók lelki üdvére is úgy kell 

figyelmeznie a szülőnek, mint a sajátjára. Ezért inti Kecskeméti C. Szent Pállal arra, hogy 

egész háza népét istenfélelemben nevelje, mert a rest és tunya gondviselőt számon kéri az 

Isten. A második válaszában pedig vincellérhez hasonlítja az atyát és anyát, akiknek az a 

dolga, hogy a gonosz erkölcs fattyúvesszeit, akárcsak a szőlő vadhajtásait, házuk népéből 

nagy gonddal kiirtogassák, nehogy azok erőt vehessenek rajtuk.330 

 Az egyént, családot és nagyobb közösséget egyaránt önszabályozásra intő prédikátori 

megszólalásokra különösen sok példával szolgál az imént elemzett concio, továbbá az azt 

                                                 
326 Uo., B3v. 
327 Uo., C1v. 
328 Uo., C2r–C2v. 
329 Uo., C2v. 
330 Uo., C3r. 

 



70 

 

követő Concio tertia, vagy a kulcsok hatalmával is összefüggésben főként az úrvacsoráról 

szóló harmadik prédikáció.331 

 Miután a hallgatóság a Concio secvndában az igaz, egész és fogyatkozás nélküli 

keresztséget „több tzikkeleivel egyetemben” megértette,332 Kecskeméti C. a Concio 

tertiában arra a fő kérdésekre keresi a választ, hogy a keresztség mi végre rendeltetett és 

milyen haszna van. Beszédét azonban nem ennek megválaszolásával, hanem a kisgyermek-

keresztség védelmével kezdi. Ez a margón jelölt három „argumentomot”, „Ellenvetést” 

felölelő, kérdés-feleletes védelem a következő: nem tudják a kisgyermekek, mire való a 

keresztség; mivel nincs még hitük, nem kell őket megkeresztelni; végül sem az isteni 

kegyelem, sem az üdvösség nem függ a keresztségtől, ezért nem hasznos a keresztség. Az 

első ellenvetésre adott válaszának végkifejlete, hogy mindenképp adni kell a keresztséget, s 

majd annak valódi értelmére „iövendöben az gondviselök, és az lelki pásztorok meg tanitsák 

[…] öket.”333 Hogy a kisdedeknek ne lenne hitük, azt egy négy pontból álló felelettel cáfolja, 

az egész argumentálást pedig e szavakkal zárja le: a keresztségre „az Isten igijéböl, az Atyák 

Anyák, meg tanittattanak, kire magzattyokat-is naponként tanittyák, erre valo képest tehát 

mégh kiczin korokban bé kel öket az keresztségh által az Isten Anyaszentegyházában 

plántálni.”334 A két – minden bizonnyal anabaptistáknak szánt és tőlük elhatárolódó – 

cáfolata után a harmadik válasz első mondata rögtön arra világít rá, hogy a kegyelem és 

üdvözülés Isten ingyen ajándéka, így nem függ sem a keresztségtől, sem pedig „az hivöknek, 

érdemre sem czelekedetire nézve, mint az Romaiak alittyák.”335 Az iméntiekhez 

kapcsolhatóan a keresztségről szóló első prédikációjában Kecskeméti C. mindazokat 

vétkeseknek nevezi, akik megvetik annak külső jegyekkel való felvételét. Ilyenek a törökök, 

tatárok, zsidók és hasonló eretnekek. Ám szerinte azok is bűnösök, akik „preposterè”, azaz 

utólag élnek a keresztséggel, vagyis előbb elnevezik gyermeküket, majd rá „sok üdövel 

viszik fel […] két vagy három holnap, söt némellyek fél vagy egy esztendö után-is, mint az 

Vri rendek, Nemessek, és Egyházi emberek közzül-is” sokan. S bár a körülmetéléssel 

ellentétben erre ugyan nincs időt korlátozó isteni parancs, ennek minél hamarabb meg kell 

történnie azért, hogy a gyermek biztosan befogadtasson az igaz eklézsiába és az örök 

életre.336 Így a keresztséget sürgető feddése, a fentiek kontextusában, nemcsak az 

                                                 
331 Uo., H1r–I1v, főleg H2r–H2v. 
332 Uo., C3v. 
333 Uo., C3v–C4r. 
334 Uo., C4r–C4v. 
335 Uo., C4v–D1r. 
336 Uo., A3r–A3v. 



71 

 

anabaptisták gyakorlatára irányítja rá a figyelmet, hanem a korabeli társadalom egy 

felekezetektől független, olyan bevett szokására is, mely későbbre halasztja a gyermekek 

keresztségét. Kecskeméti C. harmadik ellenvetését azzal zárja, hogy a keresztelés ugyan 

megigazulást nem hoz, de ettől függetlenül sok haszna van. Mielőtt azonban a concio e fő 

kérdésének kifejtésébe kezdene, újabb két kérdést tesz fel: ha a szükség vagy magisztrátusi 

fenyegetés és kényszer úgy hozza, jó lelkiismerettel lehet-e pápistával kereszteltetni; és 

lehet-e keresztény ember komaságban pápistával.337 Kecskeméti C. válasza mindkét esetben 

határozott nem. Az elsőnél hosszabban, hat pontban indokolja a nemleges válaszát; kezdve 

azon, hogy bűn az olyan keresztség, mely erőszakból, kételkedésből, félelemből és a 

„bálványozó Magistratus” kedvének kereséséből lesz, addig, hogy ezzel javallani látszanak 

az Antikrisztus ceremóniái, megbotránkoztatják a felebarátokat, és hogy dicsekvésre adnak 

okot a pápisták soraiban. Ez utóbbival kapcsolatban arra figyelmeztet, hogy a felvett pápista 

keresztség egyfajta elköteleződési lehetőség is egyben, mely a következő kérdés 

megfogalmazására ad jogosítványt az ellenfélnek: ha a „keresztségünket iavallyátok, miért 

nem szeretitek Ecclesiánkat: avagy ha minket és hitünket nem szeretitek, miért veszitek fel 

tölünk az keresztséget.”338 Így Kecskeméti C. kategorikus tiltása a keresztséget kiszolgáltató 

másik, legfőképp a római–antikrisztusi egyház felé való elköteleződés lehetőségére 

vonatkozik. Hat pontos válaszához még egy külön ellenvetést fűz, melyben, bár a pápista 

keresztség igaz voltát nem vonja teljes mértékben kétségbe, arra figyelmeztet, hogy a sok 

„heában való” dolgok hozzáadása miatt mégsem vétek nélküli. Mindezek ellenére mégsem 

kifogásolhatja, hiszen a Szentháromság nevében történt, s így haszontalan sem lehet, azt 

viszont megjegyzi, hogy az Isten igéjéből immár megtanulta a hallgatóság, milyennek is kell 

lennie az igaz keresztségnek.339 

 Összességében Kecskeméti C. János prédikációi jól kirajzolják az általa ideálisnak 

elgondolt református közösségképét: igaz egyházának tagjait tehát ehhez igyekszik 

prédikátori, katekizáló megszólalásaival igazítani. A már meglévő tagok közösségben 

tartásával egy időben, a szélesebb közönséget célzó hitokítás révén, szándékában áll a cáfol–

tanít–int hármasával olyan hitcsoportot megformálni, ami tisztában van legalább az 

alapvetőbb tanításokkal; köztük főként a két protestáns szakramentummal. Arról, hogy a 

hallgatóság/olvasó ezeket az artikulusokat az üdvözüléshez szükségeseknek fogadja el, a 

folytonos „miért kell ezt megértenünk” kérdéseire adott világos válaszai gondoskodnak. A 

                                                 
337 Uo., D1r és D2r. 
338 Uo., D1r, D2r. 
339 Uo., D1r–D1v. 



72 

 

felekezeti önmeghatározást jelentő református hitvallásokon nyugvó gyülekezetépítő 

prédikációi tehát, melyek az alapoktól kezdve építik hallgatóságának ismereteit, alkalmasak 

lehetnek az „igaz vallású keresztyének” kinevelésére. Ezt Kecskeméti C. több fronton végzi: 

az általa igaznak vélt református és hamisnak tartott pápista tanok elsősorban részkérdéseken 

polemizáló szembesítésével és a cáfolatok mentén kirajzolódó saját, igaznak tartott tanainak 

katekizáló kifejtésével; valamint a hívek intésével, magán- és társas életük szabályozásával. 

Balázs Mihály felekezetépítés és konfesszionalizáció szétválasztását illető 

megjegyzései ebből a szempontból megfontolandóak,340 hisz először is Kecskeméti C. 

hitágazatos prédikációiban a felekezetépítési szakasz hitvallásainak segítségével nyújt 

könnyen befogadható hittanítást. A katekézis didaktikussága és polemikus kiindulási pontot 

szolgáltató sajátossága megint csak a konfesszionalizációs folyamatok felekezetépítési 

szakaszára enged rálátást. Kecskeméti C. hitoktatói tevékenységének azonban, a tanok 

szélesebb körű, katekizáló népszerűsítésével és terjesztésével már gyakorlati haszna van: a 

közösségi, családi élet szabályozását is magába foglaló felekezetformálás. Láthattuk 

továbbá, hogy Ungváron a 16. század második felétől már jól kiépült református egyház 

működött, mely, legalábbis szervezeti kereteken belül meghaladva a felekezetépítés 

szakaszát, a konfesszionalizáció jeleit mutatta. Tehát Ungváron egy olyan fordított helyzet 

állhatott fenn, ahol ugyan volt jól kiépült református eklézsia, de annak nem voltak igazán 

református tudatú hívei: vagyis a konfesszionalizációs szakasz megelőzhette a 

felekezetépítés szakaszát. Ezért Kecskeméti C. János is következetesen egy létező, ám saját 

hittanításaiban járatlan közösségről tudósít, melyet a vidéken megjelenő jezsuiták hittérítései 

hatására, az ellen kellett a megfelelő hittani tudással felruházni. Ennek volt eszköze a 

didaktikus katekézist hasznosító, a két hittanítás különbségeit kidomborító és részkérdésekre 

koncentráló prédikátori–hitoktatói tevékenység. A református hittanításokban fejlődő 

felekezeti közösségben pedig már egy, a tanok mentén képződő szakadás tudatosulása is 

megkezdődhetett az addig egységesnek elgondolt egyházképben. Mindez, de főként a 

hallgatóság tanbeli hiányosságait dorgáló prédikátori megszólalások arra engednek 

következtetni, hogy a szélesebb néprétegek valóban nem rendelkezhettek még elkülönülő, 

határozottan református felekezeti tudattal. Ez csupán a tudatosítás kezdete; mint ahogy azt 

Kecskeméti C. az úrvacsora vétele alól kivételt képező személyek felsorolása közben 

kijelenti: „Hogy ezzel-is az Romaiaktul, kiktöl immár el állottunk, meg 

külömböztessünk.”341 

                                                 
340 BALÁZS, „Az alkalmazás dilemmái...”, 5–6.  
341 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., H2r. 



73 

 

 Kecskeméti C. azon szándéka, hogy közösségét az általa elgondolt ideális képhez 

igazítsa – vagy legalábbis azt közelítse számukra –, kifejezetten hangsúlyos eleme marad a 

kötet második felének is. Sőt a bibliai versek gondos kiválasztásának és egzegézisének, 

magyarázatának egyik feltett szándéka, hogy az egyént végül az igaznak elfogadtatott 

református hit nyílt megvallására, felvállalására ösztönözze. A két, tematikailag elkülönülő 

prédikációs egységet ezért a kora újkori magyar református közösségek 

konfesszionalizációját elősegítő prédikátori szándék fűzi egységgé. Vagyis az az első 

szakaszban megkezdett, a katekézist hasznosító és a kálvini tanokra nagyban támaszkodó, 

kifejezetten református tudatú közösségalakítás, melynek Kecskeméti C. János a kötet 

második felének egzegézisét úgyszintén alárendeli. Következő alfejezetemben Kecskeméti 

C. magyarázatos prédikációiban az Antikrisztus-képének és egzegézisének ismertetésén, 

valamint jezsuitaellenes megszólalásain túl ezért ennek a közösségalakítási kísérletnek 

főként a már a nyílt hitvallásra ösztönző megszólalásait veszem górcső alá. 

2.1.2.3. Antikrisztológia, egzegézis és református identitásképzés 

 A János jelenéseit magyarázó prédikációk negyedik, az Az Antichristvsrol alcímet 

viselő darabja a többi kilenctől eltérően nem bibliai verset magyaráz, nincs választott 

textusa, hanem három kérdést feltéve – ki az és miféle; mikor és honnan jön; hol és milyen 

helyen lakik – kifejezetten az Antikrisztus természetével foglalkozik.342 Mivel a szentbeszéd 

célja annak bizonyítása, hogy az Antikrisztus azonos a római egyház fejével, különösen jól 

körvonalazza Kecskeméti C. pápa-Antikrisztus képét. Ennek a beszédnek ezért kiemelt 

szerepet szánok Kecskeméti C. János antikrisztológiájának ismertetésekor. Főként erre a 

negyedik prédikációra támaszkodva arra keresem a választ, hogy Kecskeméti C. János 

megalkotott Antikrisztus-képe vajon eltér-e a korábbi, 16. századi protestáns képtől; s ha 

igen, akkor az miben ragadható meg. 

 A négy birodalom eszkatologikus képzetének 16–17. századi szekularizációja során 

a protestáns elméletírók a bibliai végidők szereplőit a történelem valós személyeivel 

azonosították. Ennek keretében a protestánsok a pápában, a katolikusok pedig Lutherben 

látták az Antikrisztust.343 Az antikrisztológia kutatásával kiemelkedően foglalkozó Luther 

                                                 
342 Uo., R3r–S1v. 
343 NAGY Levente, „História, emlékezet, önvallomás”, in A magyar irodalom történetei: A kezdetektől 1800-

ig, szerk. JANKOVICS József és ORLOVSZKY Géza, A magyar irodalom történetei 1 (Budapest: Gondolat Kiadó, 

2007), 363–373, 366. 

 



74 

 

Márton kezdetben az ún. kettős,344 majd végül a „szimpla” Antikrisztus-elmélet mellett 

döntött, melyben a római székhelyű pápaság az Antikrisztus megtestesülése, a török pedig 

csupán Isten ostora (flagellum Dei).345 Melanchthon, Bullinger és mások viszont 

egyértelműen a kettős, azaz a pápa lelki és a török testi Antikrisztus elképzelését 

támogatták.346 Attól függetlenül, hogy Kálvin János kifejezetten „antiapokaliptikus” 

álláspontot képviselt – János jelenéseit például még csak nem is kommentálta –, egyetértett 

Lutherrel abban, hogy az Antikrisztus a római pápa, s hogy az veszélyt jelent a 

keresztényekre nézve.347 Ahogy Gánóczy Sándor megjegyzi, Kálvin a romlást azonban csak 

Nagy Szent Gergely pápa utánra tette, hisz őbenne még felismerte a „péteri ideál 

megvalósulását”.348 A középkor óta rótta fel tehát a pápáknak, hogy magukat Krisztus 

helytartóinak megtéve nem követik Péter parancsait.349 S mivel így Róma püspökéből olyan 

világi uralkodó lett, aki Péter nyomdokait elhagyva Krisztustól idegen módon, de persze 

még mindig rá hivatkozva kormányoz, Kálvinnak ez az ideálistól való elszakadás „adott 

alkalmat az Antikrisztus vádra”.350 Lutherhez hasonlóan Kálvin egy kollektív 

Antikrisztusban hitt: vagyis, hogy az Antikrisztus nem egyetlen személy, hanem olyan 

királyság, amely alá „számos nemzedék” tartozik.351 

 Elsősorban Luther és Melanchthon történelemfelfogása, valamint a magyar 

peregrinusok által előszeretettel látogatott wittenbergi egyetem történettudománya gyorsan 

otthonra talált a magyar protestáns értelmiségiek körében:352 a „kora újkori magyar 

református történetteológia alapelemei” is e wittenbergi, lutheri–melanchthoni mintára 

rögzültek a 16. század közepén.353 A 16. század második felére magyar területeken 

többségbe kerülő helvét reformátorok az antikrisztológiában szintén a wittenbergi tanokhoz 

igazodtak; a nézetek átvételekor egyik részük Luthert, másikuk Melanchthont követte.354 Azt 

itt mindenképp meg kell jegyezni, hogy Bene Sándor tanulmánya Kecskeméti Alexis János 

                                                 
344 A kettős Antikrisztus-elmélet eredetileg nem Luthertól, hanem Melanchthontól származik. ŐZE Sándor, 

Apokaliptikus időszemlélet a korai reformáció Magyarországán (1526–1566) (Budapest: Magyar Napló–Írott 

Szó Alapítvány, 2016), 174. 
345 TONHAIZER Tibor, „Apokaliptikus váradalmak a középkori Magyarországon”, Theologiai Szemle, 4 (2001): 

216–222, 219. 
346 Uo. 
347 Bernard MCGINN, Antikrisztus: Az emberiség kétezer éve a gonosz bűvöletében, ford. KŐRÖS László 

(Budapest: AduPrint, 1995), 225. 
348 GÁNÓCZY Sándor, „Kálvin és a pápaság”, Confessio, 3 (2001): 95–102, 98. 
349 Uo., 99. 
350 Uo., 102. 
351 MCGINN, Antikrisztus..., 225. 
352 NAGY, „História, emlékezet...”, 370. 
353 GYŐRI L., „Nagyari József...”, 24. 
354 TONHAIZER, „Apokaliptikus váradalmak...”, 219. 

 



75 

 

történelemszemléletében már Jean Bodin hatását mutatja ki, aki szakított a négy birodalom 

eszkatologikus képzetével, és helyette a múltat a jövővel összekapcsoló, tudományosan 

megalkotott időrend fontosságát hangsúlyozta.355 

Az RMNy köteteit átlapozva Kecskeméti C. János az Az papistak közöt es mi 

közöttünk… című polemikus prédikációinak 1622-es megjelenéséig legalább tizenhárom 

olyan – terjedelmi, műfaji és felekezeti megoszlás tekintetében változatos – magyar nyelvű 

nyomtatványt találtam, mely valamiképp az apokalipszis témaköréhez kötődik, azzal 

rokonítható.356 Kutatásaim szempontjából ezek közül fokozottabb figyelmet érdemelhet 

Ozorai Imre 1546-os,357
 a sort megnyitó és a magyar antikrisztológia területén elsőnek 

számító,358 krakkói kiadású az Az Christusrul es az ö eg’hazarul, esmet az Antichristusrul es 

az ö eg’hazarul című munkája,359 valamint Melius Juhász Péternek az Az Szent Ianosnac tött 

ielenesnec igaz es iras szerint valo magyarazasa… című, 1568-as váradi prédikációs 

kötete.360 Utóbbi azonban, a teljes jánosi jelenések magyarázataként, csupán három 

concióban tárgyalja a napba öltözött asszony és a nagy vörös sárkány küzdelmének egyes 

mozzanatait.361 Kecskeméti C. János ennél sokkal részletesebben, tíz prédikációban 

értelmezi ugyanezt a bibliai szakaszt és annak bizonyos motívumait. Épp ezért a két munka 

egzegézisének összehasonlítását nem föltétlenül tartom célravezetőnek. Őze Sándor Ozorai 

Imre antikrisztológiájával kapcsolatban leírja, hogy az, Lutherétől eltérően nem a pápát, 

hanem az ördögöt magát tartja egyenlőnek az ős-Antikrisztussal. Ám mivel az ördög a tagjai 

által tevékenykedik, ezért ezek az egyház ellenségeit jelentő tagok ismét csak 

Antikrisztusnak nevezhetők. Ozorai, Luther és Melanchthon nézetei mind megegyeznek 

abban, hogy az ellenséget azok a tévtanítók jelentik, akik a bűnbocsánatot a 

jócselekedetektől, misehallgatástól, böjtöléstől, szentek közbenjárásától, cölibátustól, egy 

szín alatti áldozástól és a nem anyanyelvi liturgiától teszik függővé.362 Az 1530–1540-es 

években a magyarországi protestánsok – köztük Ozorai Imre – határozottan a régi egyház 

                                                 
355 BENE Sándor, „Ratio temporum: Dániel próféta és a magyar történetírás”, in Clio inter arma: tanulmányok 

a 16–18. századi magyarországi történetírásról, szerk. TÓTH Gergely, 87–115 (Budapest: MTA 

Bölcsészettudományi Kutatóközpont Történettudományi Intézet, 2014). 
356 RMNy 15 (uaz. RMNy 64); RMNy 149; RMNy 230; RMNy 232; RMNy 259; RMNy 284; RMNy 295; 

RMNy 475; RMNy 485; RMNy 572; RMNy 666 (uaz. RMNy 778); RMNy 888; RMNy 902. 
357 HOLL Béla, „Ozorai Imre vitairatának kiadásáról”, Magyar Könyvszemle, 1–2 (1976): 156–170, 165. 
358 ŐZE, Apokaliptikus időszemlélet..., 120. 
359 RMNy S 88B. Korábban a De Christo et eius ecclesia. Item de Antichristo, eiusque ecclesia latin címen. 
360 MELIUS JUHÁSZ Péter, Az Szent Ianosnac tött ielenesnec igaz es iras szerint valo magyarazasa prédikatioc 

szerint, a iambor bölcz es tudos emberec irasabol szereztetet (Várad, 1568) – RMNy 259. 
361 Uo., Pp2v–Ss1v. 
362 ŐZE, Apokaliptikus időszemlélet..., 123. 

 



76 

 

keretein belül, a krisztusi és antikrisztusi egyház oppozíciójában jelenítették meg 

önmagukat. Előbbit a hit által való megigazulás, az egyetemes papság és a sola Scriptura 

elvével, az Antikrisztusét pedig az Őze Sándor által is felsoroltakkal jellemezték.363 

 Kecskeméti C. János 17. század eleji Antikrisztus-képéről elmondható, hogy nem 

tartalmaz a kettős Antikrisztusra vonatkozó megjegyzéseket. A törököket azonban többször 

megemlíti az igaz egyházon kívüli eretnekséghez és pogánysághoz kapcsolódóan.364 Az Az 

Anticristvsrol alcímet viselő Negyedik praedicatióban a pápa antikrisztusi voltának egyik 

bizonyítékát is abban látja, hogy a pápa „török módra” fejedelmekkel és királyokkal lábait 

csókoltatja. Kecskeméti C. leírásában ez annak a jele, hogy bár a pápa a krisztusi nyáj 

pásztorának tartja magát, a saját hasznát keresve sokkal inkább uralkodik felette, mintsem 

Krisztust követve szolgálná azt.365 Ez nagyban összecseng Kálvin már ismertetett 

állításaival. Kecskeméti C. a Harmadik és Ötödik praedicatióban nyilvánvalóvá teszi, hogy 

a pápa a hamis Próféta366 és az Antikrisztus,367 aki a vörös sárkány alakjában kiábrázolt Sátán 

hetedik, időben utolsó,368 legártóbb fejének felel meg.369 Kecskeméti C. János arra a 

kérdésre, hogy honnan jött az Antikrisztus, Szent Jánossal felel: közülünk, de nem volt(ak) 

közülünk való(k). Az Antikrisztus az eklézsián belül, az evangélium világban való 

elterjedése és Isten egyházának megszaporodása után támadt, mikor is a Sátán 

ösztökéléséből sokan attól elálltak, és ellenségeivé lettek; háborgatják és üldözik az igaz 

egyházat.370 Kecskeméti C. szemléletét főként a jezsuiták és pápisták, valamint az igaz 

lelkipásztorok „minden eddiginél” hangsúlyosabb szembenállása határozza meg.371 Az 

Epistola dedicatoria felütésében megjelenített küzdelem során dühösködő, a világ végét és 

ezzel együtt magát is elkárhozottnak látó ördög „tarsokat szöröz magához, kikkel az 

gehennának tüzére” mehet.372 Ezért „támaztot oly szerzetöket, minemüvek az Iesuiták és az 

Pápisták”, akik az igaz igét hirdető lelkipásztorokat igyekeznek hallgatóik előtt gyűlölségbe 

hozni.373 S bár ők tagadják a „Pápát Antichristusnak és magokat annak tagainak” lenni, 

Kecskeméti C. János prédikációinak legfőbb célja ezen állítások igaz voltának 

                                                 
363 HELTAI, „A mennyei tudomány...”, 198.  
364 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., A3v, C1v. 
365 Uo, R3v–R4r. 
366 Uo., S2r. 
367 Uo., R2r. 
368 Uo. 
369 Uo., S2r. 
370 Uo., S1r–S1v. 
371 HELTAI, „A mennyei tudomány...”, 203.  
372 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., )o(2r. 
373 Uo., )o(2v. 

 



77 

 

bizonyítása.374 Az Epistola dedicatoriának ez a hangsúlyozott jezsuitaellenessége 

számunkra azért kiemelten lényeges, mert ezt követően Kecskeméti C. csak egyszer, az 

úrvacsoráról szóló hetedik conciójában említi a Jézus Társaságát, egy bizonyos Nádasi Pál 

nevű páter személyében.375 A kötet második egységét kitevő tíz kommentárban nem hangzik 

el a jezsuita elnevezés. Így az ajánlásnak ezek a hierarchikus viszonyt sugalló szavai 

alapvető kiindulási pontot, kontextust jelenthetnek a magyarázatok bizonyos szakaszainak 

helyes értelmezéséhez. 

Kecskeméti C. definíciója alapján az Antikrisztus tehát „nem egy személy, hanem 

töb” – ahogy azt János első levelére hivatkozva az Az Antichristvsrolban bővebben is 

kifejti.376 Ezért mondja Kecskeméti C. egy lappal lejjebb már azt, hogy a pápa és az „ö 

követöi méltán mondáttatnak Antichristusoknak”.377 A múltban, mármint Szent János 

idejében is sok ilyen volt, most pedig, Kecskeméti C. jelenében ez a krisztusi eklézsia szent 

igéinek ellenségével és üldözőjével, a Krisztus tisztét magának követelő római pápával és 

követőivel egyenlő, „kiknek ö Coriphaeusok, elöliároiok”.378 Mint látható, Kecskeméti C. 

ebben a beszédében ismét nyomatékosítja – akárcsak az Epistola dedicatoriában –, hogy 

nemcsak az élen járó pápa-Antikrisztus, hanem az alája tartozó, neki segédkező követői, 

tagjai is az igaz eklézsia ellenségei közé számíttatnak. Ezek a bizonyos személyek pedig 

ugyan nyelvükkel mondják és vallják Krisztust, de nem igazán: inkább azzal mutatják 

Krisztus ellenségének magukat, hogy „nevével diczekednek, azonközben az ö Ecclesiáiát, 

tudományát üldözik és haborgattyák.”379 Szent Bernát és Szent Hilárius egy-egy idézetével 

teszi érthetőbbé, hogy itt azokra a hamis prédikátorokra gondol, akik Krisztus szolgáiként 

valójában az Antikrisztust szolgálják, és az evangélium prédikálásának színe alatt 

„Christussal ellenkeznek”. Ezért, mikor Jézus Krisztus „praedikaltatik akkor tülök meg 

tagadtatik”.380 Az, hogy Jézus nevével a jezsuiták visszaélnek: Kecskeméti C.-nél egyenesen 

„dicsekednek”, jól ismert jezsuitaellenes argumentum. A Kecskeméti C. János által 

                                                 
374 Uo., )o(3v. 
375 Uo., M1v. 
376 Uo., R3r. 
377 Uo., R3v. 
378 Uo. 
379 Uo., R4r. 
380 Uo., R4r–R4v. Ahogy Ursula Paintner a kora újkori német nyelvterületek jezsuitaellenességét vizsgáló 

monográfiájában megjegyzi, a jezsuita névvel való játék egyike a Jesuwider vagy Jesuwiter, mely leginkább 

’Jézussal ellenkezőt’, ’Jézussal hadakozót’, ’Jézussal vitatkozót’ jelent. A jezsuiták nevével való szójáték első 

megjelenését Paintner a lutheránus Martin Chemnitz Vom newen Orden der Jesuwiter, Was jr glaube sey, und 

wie sie wider Jhesum und wider sein heiligs Euangelion streitten… c., 1562-es munkájához köti. PAINTNER, 

„Des Papsts neue Creatur”…., 121. Ld. a lapszám 133. sz. lábjegyzetét is. A (der) Widder német szó továbbá 

jelenthet ’kost” is, mely a jezsuitaellenesség viszonylatában szintén beszédes. 

 



78 

 

lefordított és 1619-ben kiadott Fides Iesv et Iesvitarvm előszavából mindjárt ezt tudjuk meg: 

„[h]ogy peniglen mi az többirül ne szolliunk, vadnak egy rendbeli emberek, kiket 

Iesuitaknak neveznek, mely nevet vettenek az mi Vrunk Iesus Christusnak nevéböl, mint ha 

ök az Iesus Christus életet követnek, s-azért nevezik magokat, Societatis Iesu, az az, IESVS 

társaságan valoknak, hogy ez Titulussal az szegény egy egü kösséget, inkab el hitethessék, 

es magokhoz vohassak, kiktöl magokat az keresztiéneknek felette igen kel oltalmazniok.”381 

Az első, 1573-as Fides Iesv et Iesvitarvm elé a lutheránus Johann Marbach által írt Praefatiót 

a fordítás forrását képező 1610-es latin kiadás kálvinista kiadógárdája ugyan név nélkül, de 

változatlanul közli. Ezt a Marbach-szöveget esetenként Kecskeméti C. szabadon kezelve: 

rövidítve, parafrazeálva vagy saját igényeihez igazítva fordítja; ahogy az az itt idézett 

szakaszban is tetten érhető.382 

A Fides Iesv et Iesvitarvm mellett a vizsgálatomba bevont másik kifejezetten 

jezsuitaellenes nyomtatvány, az 1657-ben magyarra fordított Jesvita paterek titkai pedig 

hosszan ecseteli, hogy a jezsuiták miért Jézus Társaságának nevezik magukat.383 A fentiek 

pontosabb megértéséhez némi támpontot nyújthatnak a következő információk. A jezsuiták 

félreértésekre okot adó negyedik fogadalma, a pápának tett különleges engedelmesség 

kötelezte a tagokat, hogy a pápa parancsát követve a világ bármely részén missziós 

tevékenységet folytassanak.384 Ez minden bizonnyal hozzájárult ahhoz, hogy a jezsuitákat 

jellemzően a pápa-Antikrisztus démonizált kegyenceiként is ábrázolták.385 A kora újkori 

nemzetközi jezsuitaellenes hagyomány fontos elemét képezte a krisztusi nyájat megtévesztő, 

elcsábító és abban zavart keltő Sátán és démonjai középkori képzetének a pápával és 

                                                 
381 KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm..., )(2v. 
382 Johann Marbach latin Praefetióját tartalmazó – csak apróbb tipográfiai eltéréseket mutató – és Kecskeméti 

C. fordítását megelőző három kiadásban a hosszabb részlet a következő: „Inter reliquos autem, qui hoc nostro 

seculo ueritatem oppugnandam singulari studio susceperunt, & ut maiori cum laude & admiratione faciant, 

artibus & disciplinis sedulò operam nauant: illi sunt, qui Christianorum illo augustissimo nomine non contenti, 

quo uniuersa tamen inde ab Apostolorum tempore gauisa est Ecclesia: ut maiorem sui cum Christo prae reliquis 

hominibus coniunctionem prae se ferant: alterum Seruatoris nomen, sui ordinis proprium esse uoluerunt, fratres 

se & Dominos societatis IESV apellantes.” Fides Iesv et Iesvitarvm...(1573), )(2v–)(3r; vö. Fides Iesv et 

Iesvitarvm...(1578), )(2v; végül a Kecskeméti C. forrását képező 1610-es, nagszombati vonatkozásúban: „Inter 

reliquos autem, qui hoc nostro seculo veritatem oppugnandam singulari studio susceperunt,  & vt maiori cum 

laude & admiratione faciant, artibus & disciplinis sedulo operam nauant: illi sunt, qui Christianorum illo 

augustissimo nomine non contenti, quo vniuersa tamen inde ab Apostolorum tempore grauisa est Ecclesia, vt 

maiorem sui cum Christo prae reliquis hominibus coniunctionem prae se ferant: alterum Seruatoris nomen, sui 

ordinis proprium esse voluerunt, fratres se & Dominos Societatis IESV apellantes.” Fides Iesv et 

Iesvitarvm...(1610), )(2v. 
383 Jesvita paterek titkai..., 2–8. 
384 O’MALLEY, Az első jezsuiták, 330–332. 
385 Erik NELSON, „The Jesuit Legend: Superstition and Myth-Making”, in Religion and Superstition in 

Reformation Europe, eds. Helen L. PARISH and William G. NAPHY (Manchester: Manchester University Press, 

2002), 94–118, 108. 

 



79 

 

jezsuitákkal való azonosítása. Ezáltal a protestánsok a pápa-Antikrisztusnak 

engedelmességet fogadó és a démonok munkáját végző, meggyőzésben, álcázásban 

jeleskedő jezsuiták tevékenységével magyarázhatták közösségeik meggyengülését.386 

Mindezek és persze a prédikációs kötet Epistola dedicatoriájának kijelentései alapján ezért 

úgy gondolom, hogy számolhatunk a jezsuitákkal való azonosítás lehetőségével akkor, 

mikor Kecskeméti C. János általánosságban a községet tévtanításokra vonó hamis 

prófétákról és tévtanítókról ejt szót magyarázatai során. 

 Kecskeméti C. véleménye szerint tehát az Antikrisztus egyházon belül támadt: a 

Sátánt ábrázoló nagy vörös sárkány hetedik, legártóbb fejét jelentő pápa-Antikrisztus, akinek 

tagjai, segítői (lutheri–melanchthoni mintára) a tévtanítók – elsősorban is a jezsuiták. 

Megjegyzendő, hogy ez a tagokból álló Gonosz hasonlóságokat mutat az ókeresztény 

Ticonius Liber regularum című munkájában leírtakkal. A Szent Ágoston által az A 

keresztény tanításról harmadik könyvébe is átemelt Liber regularum hét szabálya közül az 

utolsó az ördöggel és annak testével foglalkozik.387 Ticonius elgondolásában az ördög a feje 

a testét alkotó gonoszoknak, ezért azok „vele együtt jutnak majd az örök tűzbe.”388 Ezt 

olvashattuk Kecskeméti C.-nél is: társakat szerez magának, hogy velük együtt a gyehenna 

tüzére mehessen.389 Mivel ezek a tagok egyrészt a tévtanítók, Kecskeméti C. arra 

figyelmezteti hallgatóságát, hogy oltalmazza magát tőlük, nehogy gondatlanság és 

óvatlanság következtében általuk megcsalva üdvössége kárt valljon.390 Kecskeméti C. 

kötetében e távtanítók mellett az igaz hittől elállt nemesi rend tagjaival is többször 

kifejezetten éles hangon száll szembe, valamint a római Antikrisztus által a keresztények 

ellen felindított magisztrátussal.391 A nemeseknek az Epistola dedicatoriában elsősorban azt 

rója fel, hogy a jezsuiták pártját fogják, s így azok bátran támadhatják a keresztény 

prédikátorokat és téríthetik el a népet az igaz vallástól.392 Az Ötödik praedicatióban pedig 

kétszer is hangsúlyozza, hogy naponként találkozni olyan urakkal, fejedelmekkel, fő renden 

lévőkkel, akik, bár igaz hitben nevelkedtek, azt hátrahagyták, és most már a pápa-

Antikrisztusnak kedvezve halálos ellenségei a krisztusi vallásnak.393 

                                                 
386 Uo. 
387 MKL, Ticonius szócikk. 
388 SZENT ÁGOSTON, A keresztény tanításról, ford. BÖRÖCZKI Tamás, Catena: Fordítások 1 (Budapest: Paulus 

Hungarus–Kairosz Kiadó, 2001) , 210. 
389 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., )o(2r. 
390 Uo., R4v. 
391 A római Antikrisztus által a keresztények ellen felindított magisztrátushoz ld. Uo., X2r, X3v. 
392 Uo., )o(2v. 
393 Uo., S3r, S4r, továbbá X3v. 

 



80 

 

Kecskeméti C. Antikrisztusáról összességében elmondható, hogy az még mindig az 

egyetlennek elképzelt egyházon, annak egyetemességén belüli.394 Továbbá főként Luther 

szimpla és a Kálvin által is elfogadott kollektív Antikrisztussal mutat rokonságot, mely nem 

egyetlen személyt, hanem egy hierarchikusan felépülő, különféle rendű és rangú tagokból 

álló „létezőt” takar. Kecskeméti C. valamelyest hasonlóan vélekedik magáról az Antikrisztus 

személyéről is, mint Ozorai Imre: azaz nála is alapvetően az ördög az Antikrisztus. A 

változás abban áll, hogy Kecskeméti C. a jánosi jelenésekben szereplő, ördöggel azonosított 

nagy vörös sárkányt nevezi egzegézisében Antikrisztusnak. Továbbá a pápa helye az 

Antikrisztus testén Kecskeméti C. elképzelésében sokkal hangsúlyosabb: nem csupán egy 

tagja, ahogy az Ozorainál szerepelt, hanem a vörös sárkány hetedik, legártóbb és időben 

legközelebbi fejének felel meg, mely így a neki szolgáló, ártó szándékú alsóbb tagoknak 

korifeusa, elöljárója. Végül teljesen új elemként jelenik meg az egyházon belüli, üdvösséget 

veszélyeztető és az Antikrisztusnak–pápa-Antikrisztusnak szolgáló, s így szintén 

Antikrisztusnak nevezhető tévtanítók jezsuitákkal való azonosítása.  

 Ennek az Antikrisztus-képnek elméleti hátteret biztosító egzegézisnek lehetséges 

kútfőiről a következő listát találjuk Kecskeméti C. Hatodik praedicatiójában: „…ebben a 

sententiában vagyon Musculus, Marloratus, Pignetus. […] ez értelemben vagyon Bullinger, 

és Franciscus Iunius.”395 Hasonló felsorolással találkozhatunk a prédikációs kötetével 

kolligátumban fennmaradt, Pázmány Kalauzának tizenharmadik könyvére adott Feleletében 

is: „Igy magyarázzák az bölcz, tudos, irás magyarázo Doctorok, Morloratus, Pignetius, 

Bullinger, Sebaste, Mayer, és az többi, noha Pázmány ezeket semminek tartya.”396 Az 

előszámlált szerzők művei közül a Kecskeméti C.-kommentárok egyik valószínűsíthető 

forrása a Genfben is szolgálatot teljesítő, tragikus sorsú református prédikátor,397 Augustin 

Marlorat (Augustinus Marloratus) latin nyelvű Expositio in Apocalypsinje lehet.398 A többek 

                                                 
394 Ezzel az egyházi egyetemességgel kapcsolatosan azt jegyzi meg Heltai János, amit David Pareus írt Keserüi 

Dajka Jánoshoz intézett könyvajánlásában. Ebben Pareus kifejti, hogy végeredményben az egység alapja az 

egyház egyetemessége. Az egyház ugyanis „Krisztus egyháza, és ez szükségképpen egyetlen egyház lehet csak, 

amelynek mint egyetlen testnek tagjai a helyi partikuláris egyházak. A partikuláris egyházak között fennálló 

apróbb-nagyobb különbségek pedig lényegében nem törik meg az egyház egyetemességét. E gondolatkör 

mentén rendezhetők el aztán az irénizmus további eszméi.” HELTAI, Alvinczi Péter és a heidelbergi..., 58–59. 
395 Uo., T2r–T2v. 
396 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., G1r. 
397 Marloratust 1561-ben, ötvenöt éves korában a katolikus hatóságok felakaszttatták a roueni Notre-Dame 

előtt. Irena BACKUS, Reformation Readings of the Apocalypse: Geneva, Zurich, and Wittenberg, Oxford 

Studies in Historical Theology (New York: Oxford University Press, 2000), 61. 
398 Egy 1570-es, genfi kiadást használtam, melynek lapszámozása többször újrakezdődik: Augustinus 

MARLORATUS, „In Apocalypsin Iohannis Apostoli catholica expositio ecclesiastica”, in Augustinus 

MARLORATUS, Novi Testamenti catholica expositio Ecclesiastica, id est, ex vniuersis probatis theologis (quos 

dominus diuersis suis Ecclesiis dedit) excerpta, a quodam verbi Dei ministro, diu multumque in theologia 

 



81 

 

között a Kecskeméti C. által felsorolt szerzők munkáira erősen támaszkodó, azokból 

összeszerkesztett terjedelmes Novi Testamenti catholica expositio Ecclesiasticában 

megtalálható például az a hosszabb, egybefüggő szakasz, mely a vörös sárkány hét fejének 

leírását adja. Ennek a Kecskeméti C. János Antikrisztus-képét alapjaiban meghatározó 

leírásnak hű fordítását találjuk az ötödik prédikációban.399 

 Kecskeméti C. egzegézisének egyik kiindulópontja az ókeresztény Pettaui Victorinus 

hagyományos asszony–egyház megfeleltetése, melynek egyértelmű bizonyítéka a második 

prédikáció első lapján feltett legelső kérdés – „Miért mondassék az Ecclesia 

Aszszonyállatnak?” –, valamint a rá adott válaszok.400 Tíz prédikációja tehát jól elhelyezhető 

az egyházatya e közhelyén alapuló korabeli református kommentárok401 sorában is. 

Kecskeméti C. szövegmagyarázatának legfőbb szervező eleme az Isten és országát jelentő 

igaz eklézsia, valamint a Sátán és országa közötti ellentétek, küzdelmek polemikus 

részletezése: „…minémü külömbsegh légyen az istennek és az ördöghnek országa közöt, 

minémü nagy ellenkezés ö közöttök ugy annyira, hogy szüntelen azon ügyekezik az 

pokolbéli ördög, hogy az Istennek országát, mely az Ecclesia, rontza, az övét penigh éppicze, 

de […] birodalmat, hatalmat soha rayta nem vehetet ez ideig, soha sem-is vehet […] Erröl 

szól azért az szent Ianos ez Caputban…” Mindennek „sommáiaként” ezért az „Istennek 

Anyaszentegyházának, az pokolbéli ördöggel szüntelen bay viadallya, és az Istentöl való 

óltalmaztatása iráttatik itt meg”.402 Ezzel kapcsolódik össze, ennek szerves része a jezsuiták 

káros ténykedése.403 Kecskeméti C. egész prédikációs kötetének jellegzetes vonását adják 

azok a kijelentések, melyek a pápisták és jezsuiták egzegézisének hamisságát, néhol 

egyenesen annak hiányát kísérlik meg felfedni a hallgatóság és olvasóközönség előtt. 

 Az Epistola dedicatoria egyik hosszabb szakaszában mindjárt egy szembesítés 

keretében: „…az Christusnak iuhait, az elö kút fötül el akariak szakasztani, az emberi 

találmánnak czatornaiára vonván, melynek végben vételére czelekeszik, hogy az Istennek 

                                                 
versato. Sive, bibliotheca expositionvm Novi Testamenti. Id est, expositio ex probatis omnibus theologis 

collecta, & in vnum corpus singulari artificio conflata: quae instar bibliothecae multis expositoribus refertae 

esse possit (Genf: Henricus Stephanus, 1570), 136–238; Marlorat kötetéről bővebben ld. BACKUS, Reformation 

Readings of..., 62–66. 
399 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., R1v–R2r. Marloratusnál: MARLORATUS, „In Apocalypsin Iohannis…”, 

190. 
400 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., P4v–Q4r. 
401 E victorinusi közhelyről és a református kommentárokról bővebben az unitárius Karádi Pálhoz 

kapcsolódóan ld. TÚRI Tamás, „Prédikáció és Apokalipszis: Karádi Pál és a protestáns hagyomány”, 

Keresztény Magvető, 2–3 (2017): 412–428, 423. 
402 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., P1r. 
403 HELTAI, „A mennyei tudomány....” 

 



82 

 

igijének tisztán és igazán való praedikállása helyet, haszontalan, hijában való Miseket 

szólgáltatnak, sughva való gyonásokat tesznek, morogva való könyörgeseket, vagdalt 

hurkára, (kit ök olvasónak hinak) számlálván birbitelnek, ugy hogy, mit czelekesznek senki 

nem tudgya, mit mondanak vagy olvasnak ne ércze, […] és igy az szegény kösség minden 

tanuság, értelemnelkül tudomány, és vigasztalásnelkül mennyen házához, holot az sz. 

irásnak, az Isten igijének magyarázattyának, halgatásának, fö és kiváltképpen való vége ez 

vólna, mint az sz. Pál mondgya, mellyet ök hátra hadnak és el mulatnak.”404 Az idézet 

legfőbb kifogása, hogy a katolikusok a Biblia igéinek tisztán és igazán való prédikálása 

helyett a miseszolgáltatás, gyónás, könyörgés és rózsafüzér emberi találmányait helyezik 

előtérbe. Mindez azt a célt szolgálja, hogy a közösséget az „élő kútfőt” jelentő helyes 

írásmagyarázat hallgatásától elszakítsák, és látványos, hiába való külsőségeikkel, 

szertartásaikkal az általuk képviselt valláshoz kapcsolják. A citátum második felében 

Kecskeméti C. továbbá arra is rávilágít, hogy mivel a közösség ezekből szinte semmit nem 

ért (latin mise), az igehirdetés nem töltheti be valódi – tanító és vigasztaló – homiletikai 

funkcióit sem. S ha „valamely locust hogy már magyarázatnak okáért elő vésznek is, annak 

semmi igaz értelmét nem tudgyák adni”, hanem azokkal az ellenkező hittanítást és az azt 

képviselő protestáns prédikátorokat, tanítókat gyűlöltetik: „…mind mi ellenünk, s mind az 

Vbiquitariusok ellen, czak szitkozodással, átkozodással töltik az idöt, és igy elegsegesnek 

itilik tiszteknek végben vételére, ha minket Calvinistáknak, azokat Lutheranusoknak 

nevezvén, az ö halgatoiok elöt, mind személyünkben, mind tudományunkban 

számkivettetteknek tehetnek, és velek megh utáltathatnak.”405 Kecskeméti C. utóbbi, 

szemrehányó szavai tulajdonképpen azt igyekeznek elhitetni a szöveg befogadójával, hogy 

a római katolikus hitszónokok a Biblia igéiről nem helyes magyarázatot adnak 

hallgatóiknak, hanem azokkal őket célzó érzelmek kiváltására, jelen esetben az egyik 

legerősebbre, a gyűlölet felkeltésére törekednek; persze hitbeli ellenfeleik rovására. Az 

úrvacsoráról szóló hetedik prédikációjában Kecskeméti C. a tévesnek ítélt katolikus 

szövegmagyarázói gyakorlatnak már egy másik aspektusát marasztalja el az 1618-ban június 

14-ére eső Úrnapján történteket leíró bevezetőjével. Ezen a napon egy bizonyos Nádasi Pál 

nevezetű jezsuita, csakúgy, mint az „ö hozzá hasonló társai”, a felvett Ján 6.55–56-tal a teljes 

átlényegülés és a Krisztus valóságos testének-vérének emberi, testi szájjal való vételét akarta 

védelmezni.406 Az Ungvárott sok keresztény „fülök hallotára”, ráadásul Kecskeméti C. 

                                                 
404 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., )o(2v–)o(3r. 
405 Uo., )o(3r. 
406 Uo., M1v. 



83 

 

„egynihány Tanitokkal való iélen létében” elhangzott apológia Kecskeméti C. szerint 

azonban sikertelen volt, mivel Nádasi „minémü irásokat citala-is, czak ide tova kapdosa 

azokban-is, nem tudván igaz magyarázattyát adni”, szentenciája erősítésére pedig több 

„hitván példákkal éle”.407 Tehát nem elég, hogy a páter az írásból citáltakkal képtelen volt a 

teljes átlényegülésnek és az áldozat testi formában magunkhoz vételének helyes 

magyarázatára, azokat még olyan történetekkel is alá kívánta támasztani, mint a Páduai 

Szent Antalhoz kötődő, oltáriszentséget imádó szamár közismert története408 és egy Szent 

Bonaventurától származó bárány-történet, vagy pedig a magyarországi zsidóké, akiket azért 

űztek el, mert az ostyát késsel „liggatták”, amiből aztán sok vér folyt ki.409 Olybá tűnik, hogy 

Kecskeméti C. főként azt kifogásolja, hogy a locust a jezsuita Nádasi nem megmagyarázza, 

hanem sokkal inkább „ürügyként” használja az oltáriszentséggel kapcsolatos, már-már 

hihetetlen – bár kétség kívül a csodálat és egyéb érzelmek kiváltására alkalmas – 

történeteinek ismertetéséhez. Zárásként Kecskeméti C. kitér a jezsuita páter azon téves 

állítására is, hogy Kálvin tiltaná az egyházatyák írásainak „helyben hagyását”; ehhez ugyanis 

még idézni sem képes a genfi reformátor erre vonatkozó tiltó szavait. Kecskeméti C. 

mindebből azt a végkövetkeztetést vonja le, hogy Nádasi Pál e magyarázatával csupán 

„ámitá az népet, semmi bizonyos értelmét, ez sz. Ianos mondásának nem tudván adni”.410 

 A keresztségről szóló Concio secvndájában a Bibliában leírt igaz, egész, krisztusi 

keresztséghez kötődően Kecskeméti C. azt fejtegeti, hogy miért vétkeznek, akik ehhez 

emberi találmányokat „toldoznak foldoznak, mint az Romaiak cselekesznek”, a keresztség 

részeiként kezelve az olajat, sót, gyújtott gyertyát és efféléket.411 Azt ugyan elismeri, hogy 

ezek mind benne vannak a Szentírásban és akár hasznuk is lehet, de figyelmeztet, hogy egyik 

sem a keresztséghez kapcsolódóan.412 Azt igyekszik igazolni, hogy a jezsuiták és pápisták a 

bibliai szöveghelyeket önkényesen társítják aktuális témáikhoz, és az azokban foglaltakkal 

úgymond toldozzák-foldozzák, kiegészítik most épp a „római” keresztelés rítusát. 

Kecskeméti C. ezen bizonyítási stratégiáját csak a gyújtott gyertyát érintő argumentáláson 

kívánom bemutatni. A pápisták tézise, hogy mivel az apostolok gyertyafény mellett gyűltek 

                                                 
407 Uo., M1v–M2r. 
408 A Szent Antal által a piactéren felmutatott oltáriszentség előtt térdet hajtó szamár csodás története 

közismert: ld. SINKA Ferenc Pál, Páduai Szent Antal csodái, Csodálatos történetek: A hitélet és szentek életéből 

vett csodás események elbeszélése 1–2 (Esztergom: Az „Esztergomi Szent István Naptár” szerkesztősége, 

1932), 14–16. 
409 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., M2r. 
410 Uo. 
411 Uo., B3r–B3v. 
412 Uo., B3v. 

 



84 

 

össze, a gyújtott gyertya alkalmas a keresztséget felvevő kisgyermek jövendő mennyei 

boldogágának szemléltetésére. Kecskeméti C. józan belátásra apelláló cáfolata ez ellen így 

hangzik: az apostolok nem nappal gyűltek egybe, hanem éjszaka, s csakis azért cselekedtek 

így, mert nem mertek istentiszteletre napfényben összegyűlni a zsidóktól és háborúságoktól 

való félelmükben. Ezt applikálja a jelenre, hogy a pápisták tévedését kimutassa: most már 

Isten kegyelméből nappal is összegyűlhetnek a hívek, így nincs helye a gyertyagyújtásnak; 

főként nem ebben a szakramentumban.413 Egész érvelésének zárásaként képtelennek és 

esetenként akár nevetségesnek láttatja a pápisták és jezsuiták által a Szentírás más részeiből 

beemelt, szerinte nem oda illő és nem a keresztségre vonatkozó locusok által igazolt 

katolikus rítusokat e szakramentum esetén: „Vallyon s-ki vitte volt ez gyuytot gyertyát 

Iordan vizéhez az Christus keresztsegekor, Ianosé? nem. Kiczoda az sót? Illetteié Ianos 

Christus szömöldökét nyállyal? eggyik sem volt ielen, hanem czupán czak az Iordan vizében 

keresztelte […] Bolondságh hát az Romaiaknak ebben való czelekedetek”.414 Az imént 

ismertetettek jól rokoníthatók Kecskeméti C. Fides Iesv et Iesvitarvm-fordításának 

következő szavaival: „Az szent irasban valo fogyatkozast helyére kell allatni az emberi 

talalmanyokkal.” Ezt a jezsuiták munkáinak idézeteiből összeállított tézist a nyomtatvány 

szövege rögtön a jézusi antitézissel cáfolja: „Tökelletes es igaz az szent iras, mindenek 

valamellyek szüksegesek az idvössegre be foglal, es semmi emberi talalmannyal nem kel 

toldozni foldozni.”415 Hamarabb ugyanitt az is szóba kerül, hogy a jezsuiták a Szentírást 

csonka-bonkának tartják,416 épp ezért azt ki kell egészítenie az emberi találmányoknak.417 S 

mivel a Biblia a hitnek dolgaiban „bizonyos es mozdulhatatlan értelmet nem ád”, mint a 

viasz orr, „akar mely magyarázatra-is el hajtogattathatik”.418 A Fides Iesv et Iesvitarvm 

idézett szavai közül legfontosabb az „emberi találmányok”, hiszen a fenti, keresztségről 

szóló beszédben is az igaz keresztség szentségét emberi találmányokkal egészítik ki a 

rómaiak. 

 Kecskeméti C. János kommentárjaiban a közösségalakítási kísérlet nyomait kutatva 

ismét azzal találkozhatunk, hogy a tizenkettedik könyv kiválogatott bibliai verseivel 

határozottan a jó–gonosz tengelyen helyezi el magyarázatainak szereplőit. Miután az első öt 

prédikáció részletekbe menő értelmezéseket nyújt először az igaz asszony–egyház, majd az 

                                                 
413 Uo., B3v–B4r. 
414 Uo., B4r. 
415 KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm..., 16. 
416 Uo., 1. 
417 Uo., 12. 
418 Uo., 28. 



85 

 

ellene dühösködő vörös sárkány és a leggonoszabb fejét jelentő pápa-Antikrisztus 

ismertetőjegyeiről, a magyarázat rátér a kettejük közötti konfliktus kibontására. Ennek 

előkészítése már az Ötödik praedicatio második felében elkezdődik, ahol is Kecskeméti C. 

azokat az égi csillagokat értelmezi, melyeknek harmadát a bibliai vörös sárkány farkával épp 

készül lesöpörni. Egzegézisében a következő csoportokat nevezi az eklézsiával egyenlő ég 

csillagainak: elsőként az egyházi szolgákat, azaz a tanítókat és keresztény doktorokat, 

legyenek azok akár jók, akár gonoszak; majd a magisztrátust, a fejedelmeket, urakat, 

főrenden lévőket, bírákat és polgárokat, akikre a köznép okosságuk, bölcsességük miatt mint 

csillagokra néz fel és függeszti tekintetét; s végül a világ összes emberét, „kiket kezdettöl 

fogva teremptet az Isten”.419 Majd a „Miert mondattatnak mind ezek czillagoknak” kérdésre 

ezt válaszolja: „…mert mind ezek, vagy iók vagy gonoszok, vagy hivek, vagy hitetlenek az 

égben vadnak, az az, az látható Ecclesiának tagiai: mert az látható és az világon vitézkedő 

Ecclesiában, mellyet itt égnek nevez az szent Ianos, mind hivek, hitetlenek, iók gonoszok, 

egyenlöképen bé mennek s ez az oka hogy az Ecclesia az Varsáhozis melyben mind ió, s-

mind gonosz halak bé férkeznek, hasonlittatik.”420 Ezzel kapcsolatban érdemes lehet 

megemlíteni, hogy Kálvin egyházfelfogásában a láthatatlan, Isten színe előtti egyháznak a 

látható egyház mintegy eszköze, intézménye, melynek Krisztus felhatalmazást adott az 

igehirdetésre, a két szakramentum kiszolgáltatására, s ami törekszik saját tisztaságára az 

egyházfegyelemmel. Ez a látható egyház mindig vegyes test (ún. corpus permixtum), így 

farkasok és képmutatók is helyet kapnak benne. De olyanok is vannak, akik pillanatnyilag 

ezen kívül helyezkednek el, holott bent lenne a helyük.421 Erről a kevert testről Szent 

Ágostonnál ezt olvashatjuk az egyszer már hivatkozott Ticonius, ezúttal az Úr testét 

ismertető második szabályával kapcsolatban: „Inkább az Úr igazi és kevert, vagy igazi és 

színlelt testéről, vagy más efféléről kellett volna szólnia. Mert azt kell mondanunk: a 

képmutatók nemcsak, hogy örökké nem lesznek, hanem már most sincsenek Vele, bár 

látszatra még Egyházában vannak. Azért e szabálynak ilyen nevet is adhattak volna: »a 

kevert Egyházról« […] a jó és rossz halak egy ugyanazon hálójában való időleges egység 

miatt (Mát 13.47).”422 Mint látható, a hálóba vegyesen fennakadt jó és rossz halak bibliai 

képe, akárcsak Kecskeméti C.-nél, az eklézsia hasonlataként szerepel. Kecskeméti C. Ötödik 

praedicatióját az égi csillagok lesöprésének mozzanatával és egyszersmind az ég helyett a 

                                                 
419 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., S3r–S3v. 
420 Uo., S3v. 
421 COLIJN, Egyetemes egyháztörténet, 178. 
422 SZENT ÁGOSTON, A keresztény tanításról, 196–197. 



86 

 

földi kívánságokhoz való kapcsolásával folytatja. Ezt egy saját jelenéből hozott példával 

erősíti: a hívek naponta láthatják, hogy fejedelmek, nemes urak és egyéb fő rendek is az igaz 

eklézsiától elállván annak háborgatóivá lesznek. A sárkány a lesöpört csillagokkal ábrázolt, 

földi hívságokkal elcsábított emberekből gyűjt tehát magának sereget, hogy aztán az egész 

egyházra ronthasson. Ahogy Szent János mondja: „Es álla, ugymond, az aszszonyállat 

eleiben, hogy mihelyen szülne, az ö fiát el nyelne”. Ezt pedig olyan, Kecskeméti C. szavaival 

élve „eszközök” által viszi véghez, mint a hamis próféták, „s-azon igyekezik, hogy mind 

könyveket, mellyek ö ellene irattatnak meg égettessen, tiltya ne olvastassanak, ne 

praedikáltássanak: avagy azt czelekeszi, hogy az hallot ige az hiveknek szivökben gyökeret 

ne verien, hanem sok szorgalmatosságok, munkák, haboruk, kegyetlenségek miat meg 

foytassék, hogy gyümölczök ne teremien [...] hivén ne idvözülyenek.”423 A „Miert kel ezeket 

ertenünk?” kérdésre Kecskeméti C. azt feleli, hogy bár a sárkánynak, az Antikrisztusnak 

sokakat sikerült már elhódítania, a hívek mégse álljanak el az „igaz hittöl”, mert „czak az 

idvüzöl ki megh marad”. Szentbeszéde záradékában Szent Pálra hivatkozva, híveivel 

közösséget vállalva, T/1-ben erősíti a kiválasztottság érzését: nem a bölcseket, hatalmasokat, 

hanem „minket, kik ez világnak söpreinek láttatánk lenni választot és az idvösségnek titkait 

minekünk nijlatkoztatta meg”. Hiába próbálkozik tehát a Sátán az ő tagjaival, erős bástya az 

Isten, ezért aki az ő nevében bízik, megmarad.424 A hitbeli erősítés és a kommentárok 

szereplőinek kétfelé osztása a továbbiakban egyre konkrétabb kijelentésekben artikulálódik. 

A jókra és gonoszokra való felosztás szempontjából különös figyelmet érdemel a Hetedik 

praedicatio, melyben a Jel 12.7 kerül aprólékos kifejtésre. Itt Mihály arkangyal és angyalai 

csapnak össze a vörös sárkánnyal és angyalaival. A bibliai locust Kecskeméti C. a következő 

három kérdésben tárgyalja: hol volt a bajviadal; kik viaskodnak; s végül mi lett a bajviadal 

kimenetele?425 Mihály arkangyalon Kecskeméti C. magát Krisztust érti, akinek Michael 

elnevezése annyit tesz: ’ki olyan, mint Isten’ vagy ’verekedő Isten’. Mihály angyalainak 

pedig azokat a szolgáló lelkeket, akiket Isten a hívek őrzésére és igazgatására rendelt: vagyis 

az igét prédikáló lelkipásztorokat és az eklézsia számára küldött keresztény magisztrátust. 

Ezek az Istentől nekik adott hatalommal Isten népét oltalmazzák, az ellenséget pedig 

megbüntetik. Tehát tisztükre nézve nevezendők a tanítók és a magisztrátus angyaloknak, 

hisz ők Isten küldöttei és általa bocsáttatnak tisztük elviselésére.426 Ezzel a sereggel néz 

                                                 
423 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., S3v–S4r. 
424 Uo., S4r–S4v. 
425 Uo., T3v. 
426 Uo., T4r. 

 



87 

 

szembe a vörös sárkányé, mely Krisztus idejében Pontius Pilatus, Kajafás, Heródes által 

nyomta el a krisztusi egyházat, a mostani időben (mármint Kecskeméti C. idejében) pedig 

„az Feiedelmek, Vrak, fö rendek, kazdagok, kik ennek az Sárkánnak mérgétöl és fulakiától 

fel fuvattatván és meg illettetvén, Christus ellen és az ö Ecclesiáia ellen törekednek”.427 

 A hitbeli erősítésre Kecskeméti C. beszédei számos szöveghellyel szolgálnak. 

Szemléltetés céljából ezek közül kettőt ismertetek. A győzedelmi ének versét (Jel 12.10) 

kommentáló Nyoltzadik praedicatióban Kecskeméti C. három okát adja a híveknek az 

örvendezésre. A harmadik ok Krisztus megváltó tette, mellyel az embereket 

megszabadította. A szabadság fontosságának hangsúlyosabbá tételéhez többek között 

felhasználja Cicero következő mondását: oly szép dolog a szabadság, hogy az embernek 

azért még halálát sem kell szánnia. Kecskeméti C. véleménye szerint sokkal inkább igaznak 

kellene lennie ennek a lelki szabadságra, mely Krisztus által szereztetett a híveknek, ám ezt 

sokan csak nyelvük alatt, szájukban hordozzák.428 Dorgálása azoknak szól, akik elsősorban 

félelemből nem hajlandóak nyíltan megvallani hitüket. Az igaz híveknek ellenben 

tulajdonságuk, hogy az evangéliumi tudományt oly kedvesnek tartják, hogy azért nemcsak 

örökségüket és jószágaikat készek veszni hagyni, hanem akár még életüket is.429 Az utolsó, 

Tizedik praedicatióban mindennek már egy jóval hosszabb kifejtését, vagy sokkal inkább 

összefoglalását olvashatjuk: „Miképpen az asszonyállat, ha ki az ö Vrához, fériéhöz, igaz és 

hü, az mely magot mehében fogad el nem titkollya, hanem mind beszédével, mind 

czelekedetivel bizonságot teszen róla: azonképpen az Ecclesiában lévö hivek az Isten 

igijenek maguát szivökben bé véuén el nem titkollyák, el nem reyték, hanem arrol 

bizonsághot tésznek.” Ezekkel a magoknak nevezett, szóval és cselekedettel nyíltan 

bizonyságot tevő hívekkel van a vörös sárkánynak bajviadala. A bajviadalban a sárkány 

persze nem maga vesz részt, hanem „a feiedelmeket, Vrakot, Magistratusokat indittya fel, 

azok altal haborgattattya, üldözteti, kergeueti öket, hogy igy mind fenyegetéssel, tömlöczel, 

birsággal büntetéssel meg remüluen, az Ecclesiától el állyanak, az igasságot megh tagadgyák 

és övei legyenek”. Végül felteszi a kérdést, hogy mit is jelent valójában az Isten 

parancsolatját megőrizni. Három pontos válasza minderre ekképp hangzik: „Semmi nem 

egyéb 1. hanem az Istennek igijet és törvényét nagynak böczülni, és életet, erkölczet ahoz 

rendelni. 2. Czak az eg élö Istent tisztelni és azt emberi találmányokkal nem moczkolni, mert 

                                                 
427 Uo., T4v. 
428 Uo., V3r. 
429 Uo., V3v. 

 



88 

 

ö maga mondgya az Christus: Hijában tisztelnek engemet az emberek, tanitván embereknek 

todománijt. 3. Az igaz hitet meg tartani, meg örizni, arról vallást tenni, mert senki Isten elöt 

annélkül kedves nem lehet.”430 

 A pápistákkal és jezsuitákkal való polemizálás a nyomtatvány Epistola dedicatoriája 

szerint, bár szinte már minden hitcikkelyre kiterjedt, legfőképp mégis a keresztségről, az 

úrvacsoráról és az Antikrisztusról szóló három artikulust, hitágat illeti.431 Az Az papistak 

közöt es mi közöttünk, vetelkedesre vettetet, harom fö articulusokról... című polemikus 

prédikációs kötetének első részében Kecskeméti C. a két protestáns szakramentumot 

tárgyaló, a felekezeti önmeghatározást jelentő református hitvallásokon nyugvó hitágazatos 

prédikációiban, az alapoktól kezdve szélesíti hallgatóságának ebbéli ismereteit. A katekézist 

hasznosító argumentációinak jellegzetes vonása a pápisták és a javarészt református vidéken 

éppen megjelenő jezsuiták tévesnek ítélt tanításaival, valamint intenzív hittérítéseivel való 

határozott szembehelyezkedés. Ezt az elsősorban a hittanítások különbségeire alapozott 

szembeállítást Kecskeméti C. a kötet második felének Antikrisztus-értelmezéseiben 

kiterjeszti, s vallási alapon az egész társadalmat jókra és rosszakra osztja fel. Ezzel világos 

és egyértelmű üzenetet közvetítve a befogadó számára: a római pápa-Antikrisztus és az 

egyik legfőbb támogatójának számító jezsuita rend, azaz a hamis próféták, tévtanítók 

követése a pokolra vezet, a református igaz eklézsia hittanításainak elfogadása pedig az 

üdvözüléshez. A katolikus tévtanítások egyik hangsúlyozott ismertetőjegye, bizonysága a 

„hamis” egzegézis, mely, legalábbis Kecskeméti C. tolmácsolásában elsősorban nem a 

Biblia igéinek általa helyesnek tartott értelmezésére helyezi a fő hangsúlyt, hanem inkább az 

érzelemkeltésre (pl. gyűlölet, csodálat). Kecskeméti C. kifogása továbbá, hogy az igék 

protestánsok által igaznak tartott értelmét a pápisták aktuális igényeikhez hajlítják, azoknak 

megfelelően torzítják. S mindezzel párhuzamosan a pápista „emberi találmányokat”, 

külsőségeket előtérbe tolva igyekeznek vallásuk számára híveket nyerni, elidegenítve azokat 

az igaz és tiszta igehirdetés hallgatásától. 

A nyomtatvány első szakaszában megkezdett közösségalakítási kísérlet véleményem 

szerint a második rész magyarázataival egy magasabb szintre lép. Azaz már nem csupán az 

alapvető református tanok átadása, igazként való elfogadtatása és a tagok közösségben való 

megtartása képezi Kecskeméti C. elsődleges célját, hanem a hit egyén általi nyilvános 

megvallásának sürgetése és annak a szöveg szintjén is jelentkező fokozatos ösztönzése. E 

                                                 
430 Uo., X3r–X4r. 
431 Uo., )o(3r. 

 



89 

 

fokozás által jutunk el végül az egész kötetet lezáró, Tizedik praedicatio egyik végső 

kijelentéséhez is: „Az igaz hitet meg tartani, meg örizni, arról vallást tenni…”432 Azok a 

prédikátori megszólalások, melyek a kötet első felének törekvésein túlmutatva már 

kifejezetten a hit megvallására sarkallták a befogadót, még tovább árnyalhatták a 

közösségben a szöveghelyek nyomán, az eltérő tanok ütköztetése mentén formálódó 

egyházszakadás képzetét, segíthették annak valamilyen szintű tudatosulását. Mindez pedig 

jelentős lehetett a kora újkori magyar református konfesszionalizáció szempontjából; 

kijelölve az utat egyúttal az önálló, református felekezeti tudat kialakulása felé is. 

 Kecskeméti C. Jánosnak az Az papistak közöt es mi közöttünk, vetelkedesre vetetett, 

harom fö articulusokról... című, huszonegy polemikus prédikációt tartalmazó kötete jól 

megragadhatóan a református felekezeti csoporttudat kialakítására tesz kísérletet. A 

kiadvány Epistola dedicatoriája az ideális lelkipásztori profil mellett egy elvárt, kifejezetten 

református tudatú, szóhasználatával élve „igaz vallású keresztyénekből” álló közösséget is 

modellál. E prédikációi a jelek szerint azonban még egy olyan befogadói körnek 

készülhettek, amelynek tudatában a magyar területek „csendes reformációja” nem generált 

egyházszakadáshoz kötődő képzetet, s így értelemszerűen a másikhoz, azaz egy másik 

egyházhoz és felekezethez való tartozás tudatával sem rendelkezhetett. A kötet előszavában 

felvázolt, kissé idealizált közösségképhez mérten a református felekezet állapota, legalábbis 

a prédikációk bizonyos szakaszainak figyelembe vételével, ettől nagyban eltérhetett. 

Dorgáló szavai azt látszanak igazolni, hogy a felnőtt lakosság soraiban jócskán voltak 

olyanok, akik még a legalapvetőbb hitágakkal – Hiszekegy, Miatyánk, Tízparancsolat – sem 

voltak tisztában, így természetesen gyermekeiket sem tudták azokra megtanítani. A jezsuita 

hittérítések nyomán kialakult új felekezeti helyzet tette végeredményben szükségessé a 

katolikus és református hittanítások határozott különválasztását, majd a helyesnek tartottak 

átadását. Valamint a már meglévő tagok református közösségben tartását és a szakadás 

valamilyen szintű tudatosítását, végül az igaznak elfogadtatott református hit nyilvános 

megvallására való felszólítást is. 

2.1.3. Catholicvs reformatvs-fordítás és Felelet Pázmány Péternek  

Kecskeméti C. János Fides Iesv et Iesvitarvm című jezsuitaellenes iratfordítása és polemikus 

prédikációi mellett az 1620-as, kassai kiadású Catholicvs reformatvs-fordítás, valamint a 

bártfai nyomdát 1622-ben elhagyó Felelet képzi a feltételezett ungvári jezsuitaellenes 

                                                 
432 Uo., X3r–X4r. 



90 

 

szövegegyüttest. Elöljáróban a Feleletről annyit szükséges leszögezni, hogy az nem mutat 

olyan jól körvonalazott jezsuitaellenességet, mint a Fides Iesv et Iesvitarvm, a polemikus 

prédikációk, vagy meglepő módon a William Perkins szándéka szerint alapvetően 

katolikusellenes munkának írt Catholicvs reformatvs. A Felelet és a Catholicvs reformatvs 

vizsgálatát leginkább a négy kiadvány közötti szövegátemelések megléte, valamint a 

textusok olyan részelemei indokolják, melyek Kecskeméti C. Jánosnak a református 

identitásképződést előmozdító prédikátori tevékenységében és teológiai jezsuitaellenes 

argumentációjában jutnak szerephez. Célmegjelölésemnek megfelelően a sok szempontból 

jelentős és bővebb kutatásra érdemes két nyomtatványnak a későbbiekben ezeket a részleteit 

veszem górcső alá. Ebben az alfejezetben csupán a két nyomtatvány egy-egy 

jellegzetességére koncentrálok. A Catholicvs reformatvs esetében nevezetesen arra a 

kiadvány által használt argumentációs technikára, mely a jelek szerint helyenként hatással 

lehetett Kecskeméti C. ungvári szövegeinek többi darabjára is. A Felelet része egy kiterjedt, 

még a 16. század legvégén kezdődő és jelentős számú iratot magába foglaló vitának. Ennek 

a majdnem 30 éves, a szentek tiszteletét és segítségül hívását illető polémiának vázlatos 

ismertetését követően a Feleletnek csakis azon részeit elemzem, melyek a hamisnak ítélt 

egzegézisre kívánják ráirányítani az olvasók figyelmét. A Felelet ezt a polemikus 

prédikációkban már látott egzegézist újabb szempontok alapján ítéli el, kifejezetten Pázmány 

Péter Kalauzához kötődően, s egyúttal új elemekkel is bővíti a kifogásolt írásmagyarázói 

gyakorlat ellen felhozható érvek készletét. 

2.1.3.1. A Catholicvs reformatvs vitamódszere 

 Kecskeméti C. az 1619-ben kibocsátott Fides Iesv et Iesvitarum-fordítása mellett 

Catholicvs reformatvs-fordításával is nemzetközi vitákat közvetített:433 az irat legelső, 1597-

es434 angol szövegét a „puritanizmus atyjaként”435 számon tartott William Perkins írta A 

Reformed Catholike címen. A magyar fordítást Kecskeméti C. az 1598-as második kiadás 

spanyol fordításából készült 1601-es hanaui latin textus alapján ültette át magyarra.436 Az 

idegennyelvű kiadásokról ez olvasható a kiadvány elé Kecskeméti C. által írt, iktári Bethlen 

                                                 
433 HELTAI, Műfajok és művek..., 161. 
434 BARICZ, „Suri Orvos…”, 23. 
435 Joel R. BEEKE and J. Stephen YUILLE, „Biographical Preface: William Perkins, the »Father of Puritanism«”, 

in The Works of William Perkins, ed. J. Stephen YUILLE, 1 (Grand Rapids: Reformation Heritage Books, 2014), 

ix–xxxii, ix–x. 
436 Uo. 

 



91 

 

Istvánnak szóló ajánlásában: „…az könyvet nem sok idövel annakirasa utan, egy fö tudos 

Nemes ember, Anglus kinek neve Gvilielmvs Massanvs, Hispaniai nyelvre forditotta, hogy 

igy ezeket értvén, az Hispaniak-is az Christushoz téritetnének. Ez elöt […] Anno Christi 

1601 Egy tudos bölcs Isten félö embertöl, kinek neve eltitkolva uagyon, ismét fordittatot 

Deak nyelvre.”437 

 Baricz Ágnes, Vásárhelyi Judit kutatásait kiegészítve, Kecskeméti C. fordítói 

módszeréről a következőket jegyzi meg: az 1620-as magyar fordítás nem közli Perkins 

olvasókhoz írt előszavát, szerkezetében nem igazodik a latin forráshoz, s végül fordítása 

során Kecskeméti C. (saját bevallása szerint is) inkább az értelemre, mintsem a betű szerinti 

jelentésre figyelt.438 A fordítás forrásául szolgáló 1601-es latin Catholicvs reformatvs már 

az angol eredetitől is eltérő, a polemikusságot hangsúlyozó és a hasznosíthatóságot szem 

előtt tartó szerkezete a következő:439 a nyomtatványt az ismeretlen latin fordító Theophil 

Reich (Theophilus Richius)440 ambergi tanácsosnak és számvevőnek szóló Epistola 

dedicatoriája nyitja, melyet Perkins olvasói előszava követ. Majd a kiadvány huszonkét 

artikulust tárgyaló főszövegének mutatótótáblája, aztán maga a főszöveg és ismét egy 

szintén perkinsi, rövid Lectori Salutem, végül pedig a kiadvány hibajegyzéke. Ezt az anonim 

latin fordító egy saját, Lectori Salutem címmel ellátott szöveg keretében közli.441 Ezzel 

szemben a magyar fordítás kiadása rögtön a címlap hátoldalára nyomtatott mutatótáblával 

indul, melyet Kecskeméti C. János saját, iktári Bethlen Istvánnak szánt és a jezsuiták felé 

határozott polemikus szándékot mutató főúri ajánlása követ. Ez után a dedikáció után 

található a főszöveg, melynek végén lefordította William Perkins rövid, Krisztus 

engedelmességére és főpapi mivoltára rámutató olvasói üdvözletét is. Jól látható, hogy a 

magyar kiadványban a mutatótábla kiemelt helyre, a nyomtatvány legelejére került. Továbbá 

                                                 
437 KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs..., (:)4v. 
438 BARICZ, „Suri Orvos...”, 35, 89. sz. lábjegyzet is. Vö. VÁSÁRHELYI, „Egy jezsuita-ellenes...”, 266. „…mely 

munkában nem néztem ugy az igiknek, es bötüknek mi voltara, mint az értelemre, es az mint en, az en vékony 

erömszerént hozzaja fértem, mely ha kinek maskeppen tetzenek, ugy értem es magyarazni szabadsagos.” 

KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs..., (:)5r. 
439 Erről bővebben: BARICZ Ágnes, „Suri Orvos Mihály Catholicus reformatus-fordítása és előzményei”, in 

Filológia és textológia a régi magyar irodalomban: Tudományos konferencia, Miskolc, 2011. május 25–28., 

szerk. KECSKEMÉTI Gábor és TASI Réka, 295–306 (Miskolc: Miskolci Egyetem BTK Magyar Nyelv- és 

Irodalomtudományi Intézet, 2012), 299–301. 
440 Uo., 299. 
441 William PERKINS, Catholicvs Reformatvs: Hoc est, expositio et declaratio, qvae ostendit qvatenvs Ecclesiae 

ex Dei verbo reformatae in multis ac diuersis religionis capitibus cum Ecclesia Rom.... consentiunt ... Addita 

est breuis quaedam Admonitio ad eos qui dediti sunt Rom. Ecclesiae... Omnia primo conscripta et edita lingua 

Anglica a... Gvilielmo Perkinso... deinde vero in Hispanicam linguam translata a D. Gvilielmo Massano... 

(Hanoviae: Guilielmus Antonius, 1601). 

 



92 

 

az is, hogy Kecskeméti C. textusa nem tartalmazza Perkins olvasónak szánt előszavát, és 

nem készült a nyomtatványhoz hibajegyzék sem. 

 A Catholicvs reformatvs két – Suri Orvos Mihály 1602-es kéziratos és Kecskeméti 

C. János 1620-as nyomtatott – fordításának irodalomtörténeti jelentősége, hogy elsők között 

közvetítettek puritánus eszméket magyar nyelven.442 William Perkins európai hírnevének, 

több évtizedes hatásának okát Koltay Klára abban látja, hogy egyszerű stílusú (plain style)443 

prédikációival és a közérthető traktátusokban kifejtett következetes és gyakorlatias 

kálvinista teológiájával képes volt kielégíteni a szélesebb, laikus körben is kibontakozó 

vallási érdeklődést.444 Perkins a katolikus–protestáns-viták fontos állomását képző 

Catholicus reformatvusában445 a felekezetek közötti nézeteltérések minden lényeges tételét 

tárgyalta.446 A Fides Iesv et Iesvitarvmtól eltérően a perkinsi munka azonban nem csupán 

citátumok ütköztetésével tárja befogadói elé a vitázó felek ellentétes tanításait, hanem  

huszonkét fejezetben, azokon belül pedig nagyrészt kettő-négy caputban, jól kidolgozott 

szempontrendszer mentén fejti ki mondandóját a huszonkét artikulusról. 

 A kiadvány minden fejezete az argumentálást mindig a katolikus és protestáns tanok 

közös pontjainak számbavételével nyitja, majd ezután tér ki a különbségek részletekbe menő 

taglalására.447 William Perkins a ramizmus szellemében minden tudomány céljaként a praxis 

segítését tartotta szem előtt, ahol is „a logika a jól vitatkozás, a grammatika a helyes beszéd 

tudománya”.448 A hit dolgaiban ez a cél az üdvösségre törekvő hívő gyakorlati eligazítása. 

Ez a tudatossága Koltay Klára szerint rávilágít arra, miben látja az alapvető különbséget a 

pápisták és a reformátusok hite között. Perkins felfogásában a hit a pápisták és reformátusok 

számára egyaránt az üdvözülés forrása, ám a pápistáknak a hit ennek ellenére is csak elvont 

tudomány, hitelvek összessége marad. Ellentétben a reformátusokkal, akiknek a hit két, az 

üdvözülés gyakorlati követelményére nézve fontos elemből tevődik össze: az üdvösségre 

szolgáló eszközök tudományából, valamint az eszközöknek a hívők életére való 

                                                 
442 BERG Pál, Angol hatások tizenhetedik századi irodalmunkban, Az Országos Széchényi Könyvtár kiadványai 

21 (Budapest: Magyar Nemzeti Múzeum Országos Széchényi Könyvtára, 1946), 87. 
443 A plain syte-ról bővebben: KECSKEMÉTI Gábor, Prédikáció, retorika, irodalomtörténet: A magyar nyelvű 

halotti beszéd a 17. században, Historia Litteraria 5 (Budapest: Universitas Könyvkiadó, 1998), 88–106. 
444 KOLTAY Klára, „Mester és tanítványa: William Perkins és William Ames munkássága”, Könyv és Könyvtár, 

16 (1991): 39–57, 40. 
445 Uo. 
446 RMNy 1214A. 
447 „…az igaz Kereztyen Anyaszentegyháznak menijben egyeznie köllyön, az Romai Anyaszentegyházzal, 

menijben tüle külömbözni, és menijben soha véle nem eggyezni”. KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs…, 

címlap. 
448 KOLTAY, „Mester és…”, 40.  

 



93 

 

vonatkoztatásából. E praxist – az üdvözülés kérdésének központi gondolatát – tükrözi a 

Catholicvs reformatvs huszonkét kaputja is, melyeknek ramusi szabályokat követő tagolása 

először röviden összefoglalja a református és a római tanítás lényegét. Ezt követően ismerteti 

az ellenkező felek egyezéseit és különbsegeit, majd végül felsorolja a két fél egymásra 

felelgető, egymást cáfoló érveit.449 Perkins, taktikai megfontolásokat szem előtt tartva, a 

római egyház álláspontjához képest mérsékeltebbnek és irénikusabbnak tűnő munkát 

alkotott az A Reformed Catholike megírásával.450 Habár elsőre ez az Erzsébet- és Jakab-

korban népszerű argumentálási technika előnytelennek tűnhet a római egyház egyes 

„ortodox” tanokhoz való hűségének hangsúlyozásával, valójában hatásos polemikus 

megoldásnak bizonyult. Többek között Perkins is, aki e türelmi alapon irányította rá a 

figyelmet az angol protestáns és római katolikus álláspontok bizonyos egyezéseire, 

végeredményben nem tett mást, mint ezzel igazolta saját, protestáns tanainak 

létjogosultságát. Sőt, rámutatva a két egyház közös gyökereire,451 vagyis hogy „nem 

külömböznek az vallásnak állattyában, és fondamentomában, hanem czak az 

Caeremoniákban, és némely könyü dólgokban”,452 Perkins már azt igyekezett kimutatni a 

Catholicvs reformatvsnak a Jel 18.4 versére felépített bevezetőjében, hogy a Babilonnal 

azonosított mostani római egyház olyan, nem igaz eklézsia,453 mely egyenesen az üdvösséget 

veszélyezteti: „…Jánosnak mondása, […] hogy az ö Anyaszentegyháza ki mennyen 

Babylonból. (az az Rómából) innen immár azt hozom ki, hogy, Valaki üdvözölni akar 

szüksegh hogy, az magat el valazza, es szakazza az hittöl, es vallastol, mellyet az Romai 

Anyaszentegyház mostan vall”.454 A két egyház közös gyökereire való rámutatása itt 

kifejezetten negatív előjelű, legalábbis a katolikus eklézsia vonatkozásában, melyet a 

kiemelt szövegrészletet megelőző hosszabb argumentáció erősít meg. Az érvelés eleje – 

melynek fontos része a római egyháztól való elszakadásra való felszólítás – nem a testi, 

hanem a lelki értelemben vett szakadást szorgalmazza: „…az istennek Bayllonból való, ki 

menetel felöl lévö parancsolattyát, nem annira az testi el válásról, auagy annak pólgárival 

                                                 
449 Uo. A rámizus magyarországi hatásairól a kora újkorban: KECSKEMÉTI Gábor, „A nyugat-európai akadémiai 

tanulmányok és a magyarországi rámizmus”, Gerundium: Egyetemtörténeti Közlemények, 3 (2018): 25–50; 

KECSKEMÉTI Gábor, „A rámizmus Magyarországon és Erdélyben”, Gerundium: Egyetemtörténeti 

Közlemények, 3–4 (2019): 65–83. 
450 Anthony MILTON, Catholic and Reformed: The Roman and Protestant Churches in English Protestant 

Thought 1600–1640, Cambridge, Cambridge University Press, 1995 (Cambridge Studies in Early Modern 

British History), 40. 
451 Uo., 176–177. 
452 KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs…, 12. 
453 MILTON, Catholic and Reformed…, 177. 
454 KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs…, 10. 

 



94 

 

eggyüt való nem lakásról kel érteni; mint az lelkiröl, tuni illik az hitröl és vallásról”. Ezért 

helyénvalóak a bevezető alaptextusát képező Jel 18.4 kijelentései, melyek a Babilonból 

(Rómából) való, Perkinsnél határozottan lelki eltávozásként értelmezett szakadásra 

szólítanak fel.455 De épp ezért nem nevezhetőek az elszakadottak „pártütőknek” sem: nem 

azok a pártütők, akik Isten parancsának engedelmeskedve „ö tülök el allának”, hanem akik 

a szakadásra okot adnak, azaz maga az utálatossággal és eretnekséggel teli „paráznaságnak 

poharát” kezeiben tartó római egyház.456 Hogy e szakadás miért szükséges, azt Perkins 

Kecskeméti C. fordításában így foglalja össze: „…nem azért hogy javallani akarnám (holot 

az ighik nilván paranczóllyák) hanem, hogy modgyát, és okát meg mutassam, mellyet 

követnönk kel ebben az elszakadásban”. Két dolgot tesz ehhez: „…elöször megmutatom, 

menyben kellyen mi nekünc velek eggyeznönc az vallasnac dólghaban, annac utanna hólot, 

es menyiben külömbezzönc ö tülök megh jelentem.”457 E kettőt legfőképp azért, mert sokakat 

lát abban „munkálkodni; hogy az emberekkel el hitessek, hogy ez két vallást könnyen 

egyben békeltethetni, ugy mint az kik nem külömböznek az vallásnak állattyában, és 

fondamentomában, hanem czak az Caeremoniákban, és némely könyü dólgokban.”458 Elsőre 

ebből az óvatosan fogalmazott, szakadásra való ösztökélésből akár úgy is tűnhet, hogy 

Perkins beáll azok sorába, akik a két vallás között „állattyában”, azaz lényegét és 

fundamentumát tekintve nem látnak különbséget. Ő azonban pont az ellenkezőjére gondol, 

amit konkretizál a The Avthor to the Christian Reader című olvasói előszavában. Itt 

kiadványának három célját jelöli meg: 1. hogy megcáfolja azokat a politikusokat, akik azt 

állítják, hogy a protestánsok vallása és a római eklézsiáé nem állattyában, lényegileg („in 

substance”) különbözik, következésképp meg is békíthetők; 2. hogy megmutassa azoknak a 

pápistáknak, kik oly elmarasztalóan vélekednek vallásáról, mennyire közel is kerülhetnek 

több ponton hozzájuk, s így talán a protestáns nézőpont kedvezőbb színben tűnhet fel 

előttük; 3. hogy a „közönséges” protestáns („common protestant”) a kiadványból láthassa 

és megérthesse a saját és a rómaiak vallása közötti különbségeket, s ezáltal tudhassa, miben 

és mennyiben szükséges a rómaiak véleményének elmarasztalása.459 Az ismét csak 

                                                 
455 Uo. 
456 Uo., 10–11. 
457 Uo. 
458 Uo., 11–12. 
459 „The first is, to confute all such Politikes as holde and maintaine, that our religion and that of the Roman 

Church differ not in substance, and consequently that they may be reconciled […] The second is, that the 

papists which thinke so basely of our religion, may be wonne to a better liking of it when they see how neare 

we come vnto them in sundrie points. The third, that the common protestant might in some part see and conciue 

the point of difference betvveene vs and the Church of Rome: and knovv in what manner and hovv far forth, 

 



95 

 

körültekintően megfogalmazott hármas célmegjelölésből kiderül, hogy Perkins egyáltalán 

nem osztja a véleményt, mely lényegi és fundamentális egyezést látna protestáns és római 

vallás közt. Figyelemre méltó továbbá azon törekvése, mely a negatívan vélekedő rómaiak 

kedvezőbb ítéletét igyekszik megnyerni. Itt Perkins retorikailag ügyesen forgatja azt a kétélű 

fegyvert, mely a két vallás bizonyos egyezéseire igyekszik felhívni az olvasók figyelmét. Ezt 

úgy teszi, hogy első mondatában világosan kijelenti a két eklézsia közti alapvető 

szubsztanciális, lényegi különbözőséget, majd a harmadik, a protestáns laikusoknak szánt 

kijelentésében az eltérésekre fókuszál. Így a második mondat, ami a harmadikkal párban 

tulajdonképp az egész kiadvány, alapvetően ramusi szellemiségű tagolását is leképezi, a 

protestáns nézet csupán látszólagosan irénikus erősítését szolgálja. A három mondat 

együttes, visszafelé ható retorikai meggondolása ennek megfelelően azt hivatott erősíteni, 

hogy a Róma által képviselt vallás ugyan bizonyos pontokon hű maradt a Perkins által 

védelmezett igaz valláshoz, de a rómaiak vallásában sok ponton eltérés, a szakadásra okot 

adó valamiféle romlás következett be. Ezért jelentős tehát az a fenti citátum, melyben 

Perkins a Babilonnal azonosított Rómától való, a testinél fontosabb lelki szakadásra szólítja 

fel mindazokat, akik üdvözülni akarnak. 

2.1.3.2. A Felelet mint a pázmányi egzegézis kritikája 

 Pázmány Péter az 1613-ban elsőként kiadott Kalauzának tizenharmadik könyvét 

fontosnak ítélte ezzel a két mondattal bevezetni: „Egynehány esztendö-elött, Gyarmathi 

Miklósnak, az Szentek tisztességében practikáló irását ostorozván, egész Könyvel 

óltalmaztam az dücsösségben uralkodó Szenteknek tiszteletit. Azért, bövséges tanuságnak-

okáért, az elébbi Irásomra igazitván az Keresztyén Olvasót, itt csak rövideden sommában 

foglalom a’ mi Vallásunknak velejét és erösségit.”460 Ezt a  Pázmány szerint bőséges 

tanulságokat tartalmazó választ, melynek épp ezért Kalauzában csupán summázatát adta, 

Kecskeméti C. János Feleletében egész másképp értékelte: „Az ö pokolra vezető 

Kalavzzanak, tizen harmadik könyvének elöl járo beszédében, mellyet irt: […] az Szentek 

tiszteleti, és segitségöl való hivása felöl, pöki markát, Pazmany Peter, s-azt meri mondani, 

                                                 
vve condemne the opinions of the said Church.” (Kurziválás eredetiben.) William PERKINS, A Reformed 

Catholike: or, a Declaration shewing how neere we may come to the present Church of Rome in sundrie points 

of Religion: and vvherein we must for euer depart from them: with an Advertisment to all fauourers of the 

Romane Religion, shewing that the said Religion is against the Catholike principles and grounds of the 

Catechisme (Cambridge: John Legat, 1598), ¶3v–¶4r. 
460 PÁZMÁNY, Kalauz, 779. 

 



96 

 

hogy amaz tudos, bölcz, Istenben el nyugot Gyarmathi Miklos, Helmetzi Praedicatornak 

könyvére, kit ugyan ezen articulusrol, Monozlai Andras ellen irt vala, ez elöt egy nehány 

esztendöckel, meg felelt…”461 Arról, hogy Pázmány a szentek tiszteletéről folytatott, 

kiterjedt katolikus–protestáns-vitát 1613-as szintézisével, Kalauzával a maga részéről 

lezártnak tekintette,462 a mű 1623-as, második kiadásának Kecskeméti C. János nevét még 

csak meg se említő mondatai is árulkodnak: „Minek-előtte továb lépjünk, tudósítom a 

keresztyén olvasót, hogy 1622. esztendőben egy magyar írásotskát nyomtatának Bártfán a 

Kalauznak Tizen-harmadik Könyve-ellen, melynek előljáró levelében azt olvasom, hogy: A 

magyar-országban-lévő Tanítók, a Kalauzt feleletre elosztották; és a Szentek segétségérűl-

való feleletet, Ungvár-megyére rendelték. Ebben az írásban paraszt szitkoknál, hiuságos 

nyelveskedéseknél, tudatlan habozásoknál egyéb semmi nincsen: úgy, hogy olvasást sem 

érdemel, nem hogy feleletet. De, […] az országos czimborával íratott felelet fogásit, a hol 

szükséges, igazsággal meggyőzöm; noha nevezet-szerént mindenütt nem említem az 

Ungvári írást.”463 Tehát annak ellenére, hogy Kecskeméti C. János bizonyos fogásait 

Pázmány Péternek szándékában állt cáfolni, különálló válaszra már nem méltatta az ungvári 

prédikátor heves támadásait. 

 Monoszlóy András pozsonyi prépostnak és Gyarmathi Miklós helmeci református 

prédikátornak,464 zempléni esperesnek a szentek tiszteletéről szóló 16. századi vitáját 

Pázmány a Kalauzig, köztük a Gyarmathi-vitairatra adott 1607-es Keresztyéni felelet a 

megdicsöült szentek tiszteletirül… című írásával,465 több ízben tárgyalta, újratematizálta. Ez 

a 17. század első évtizedeiben megélénkülő érdeklődés mutatja, hogy kiemelten fontos 

kérdéskörről és artikulusról beszélhetünk. A magyar katolikus barokk identitás fontos elemét 

képező szent- és képtiszteletnek az újraélesztésében és átértelmezésében, ahogy Bitskey 

István kiemeli, vezető szerep jutott a jezsuitáknak. Erre maga Gyarmathi Miklós hívja fel a 

                                                 
461 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak…, A1v. 
462 BITSKEY István, „Képtisztelet vagy bálványozás? (Pázmány hitvitái a szentek ábrázolásáról)”, in „Tenger 

az igaz hitrül való egyenetlenségek vitatásának eláradott özöne...”: Tanulmányok XVI–XIX. századi 

hitvitáinkról, szerk. HELTAI János és TASI Réka, 67–77 (Miskolc: ME BTK Régi Magyar Irodalomtörténeti 

Tanszék, 2005), 76. 
463 PÁZMÁNY Péter, „Igazságra vezérlő kalauz”, in Pázmány Péter Összes Munkái, szerk. KISS Ignácz, IV 

(Budapest: M. Kir. Tud.-Egyetemi Nyomda, 1898), 557. 
464 MONOSZLÓY András, De invocatione et veneratione sanctorum. Az szenteknec hozanc valo segetsegekrül 

hasznos könyü... Most iratatot Monosloi Andrastul, posoni praepostul (Nagyszombat, 1589) – RMNy 633; 

GYARMATHI Miklós, Keresztyeni felelet Monozloi Andras vesperini püspök es posoni praepost könyve ellen, 

az mellyet irt... az szentek hozzank valo segitsegekrül... irattatot Gyarmathi Miklos helmeczi lelki paztor altal... 

(Debrecen: Lipsiai Pál, 1598) - RMNy 830. 
465 PÁZMÁNY Péter, Keresztyéni felelet a megdicsöült szentek tiszteletirül, értünk való könyörgésekrül és 

segítségül hívásokrúl (Graz, 1607) – RMNy 961. 

 



97 

 

figyelmet, mikor kimondja, hogy az egyazon oldalon álló Monoszlóy és a harcias jezsuiták 

nézetei bizonyos pontokon különböznek egymástól.466 Gyarmathi három részre osztott 

vitairatában – melynek szerkezete és vitamódszere erősen emlékeztet a Catholicvs 

reformatvséban is alkalmazottra – elsőként az egyezéseket veszi sorra, majd a 

különbségeket: „I. Elsöröl. Minemü dolgokban eggyezzenek az igaz keresztyenek az 

Papistakval az szentek felöl es azoknak tiszteletek felöl. II. Masodszor. Minemü dolgokban 

legyenek az külömbsegek es közben vetesek.”467 Miután Gyarmathi Miklós felsorolja azt a 

hat pontot, melyben a pápisták és protestánsok egyeznek,468 a két tábor közötti különbségek, 

vetélkedések számba vételét Monoszlóy András egyik, a jezsuiták Censvra Coloniensisére 

alapozott okfejtésének ismertetésével indítja. Monoszlóy eszerint tehát annak a jezsuita 

kiadványnak az állításaira támaszkodik, melyet a Kecskeméti C. János által magyarra 

fordított Fides Iesv et Iesvitarvm is célba vett: „…most a többiröl ne szollyunk, a Coloniai 

Jesuitak az ö Censurajokban fol. 228. tagadgyak nilvan, mint hogy Monozloi-is tagadgya 

fol. 5. […] hogy csak mondva-is hallattatot volna az Papistaságban hogy az szenteket imadni 

kellene…”469 Majd még mindig a cenzúrára hivatkozva Gyarmathi leírja, hogy a katolikusok 

a szenteket olyan közbenjáróként hívják segítségül, akik a méltatlan, bűnös embereknek 

imáikkal, érdemeikkel szerzik meg Isten kegyelmét, jóakaratát és engesztelését. Monoszlóy, 

bár Gyarmathi közvetítésében „ugyan azon nyomon indult el […] lattatik valamit derogalni, 

alab szallitani, mert az mint tetteti kevesebb dolgokat foglal be az szenteknek segitsegül 

hivasokban, es ollyat-is mond felöle kit el nem hihettünk semmikepen, hogy az Jesuiták es 

Papistak töle jo neven vegyenek”.470 Azt, hogy Monoszlóy látszólag megengedőbb a 

jezsuitákhoz és pápistákhoz képest, a pozsonyi prépost vitairatának a tridenti határozatokra 

is alapozott hat állításával igazolja. Gyarmathi Miklós arra a végkövetkeztetésre jut, hogy 

Monoszlóy két dologban nem ért egyet a jezsuitákkal: a szentek érdemeinek emberekhez 

kapcsolásában és az engesztelésben, vagyis hogy a szentek érdemei az embereknek 

használna, és hogy engesztelők lennének értük az Istennél. Ennél továbbmenve azt is állítja, 

hogy az egyébként csak színlelő Monoszlóy András nézete közelebb áll Lutheréhez, mert a 

szentek tiszteletét parancs nélkülinek és a Szentírásban be nem foglaltnak tartja, mely így 

megadja a választás szabadságát; azaz vagy segítségül hívják őket, vagy nem.471 

                                                 
466 BITSKEY, „Képtisztelet vagy…”, 70. 
467 GYARMATHI, Keresztyeni felelet…, 2r. 
468 Uo., 2r–3v. 
469 Uo., 4r. 
470 Uo. 
471 Uo., 4r–5r. Vö. BITSKEY, „Képtisztelet vagy…”, 70. 

 



98 

 

 Kecskeméti C. János Feleletében Gyarmathi munkájánál jóval rövidebben tárgyalja 

a szentek tiszteletének artikulusát. Kiadványában Kecskeméti C. híven követi a Kalauz 

tizenharmadik könyvének hármas felosztását:472 milyen tisztelet illeti a szenteket; szabad-e 

őket segítségül hívni; végül a támasztott bibliai locusok rontása, mely Kecskeméti C.-nél 

értelemszerűen azok megoltalmazását jelenti. Az első részben körbejárja a Pázmány által 

egy nagy egységként tárgyalt kisebb kérdéseket, úgy mint a bálványozás; a szentek 

maradványainak tiszteletét érintő; a szenteknek ajánlott templomok; a szentek napjainak 

tiszteletét érintő; a zarándokhelyek látogatásának és búcsújárások; a csodatételeket és a 

közbenjárás kérdéseit; végül hogy valóban bűnbocsátók lehetnek-e a szentek. A második 

részben, követve a Kalauz címekkel elkülönített három alszekcióját, ő is három alrészben és 

a Kalauz szekciócímeit megtartva vitatja a szentek emberekért való könyörgését; majd hogy 

a szentek tényleg tisztában vannak-e az evilági dolgokkal; s hogy valóban szabad-e őket 

segítségül hívni. Az első két résztől jól elkülönülő harmadik részben végül négy olyan locust 

védelmez, melyek a szentek segítségül hívásának szükségtelenségét bizonyítják.     

 Kecskeméti C. János a főszöveg elején kétszer is felhívja az olvasók figyelmét, hogy 

olvassák Gyarmathi Mikós terjedelmes Keresztyéni feleletét ezen artikulusról: „…kegyes 

olvaso, mint hogy Pazmany Petör-is arra az ö czarzogo könyvére, ugy mi-is, az Gyarmati 

Miklos Vram könyvére igazittyuk, mellyet ha ki meg szöröz, es szorgalmatossan olvas, ez 

articulus felöl, az mi értelmünket igaznak, az övéket penig hamisnak, megtapasztallya 

lenni.”473 Majd egy lappal később a bálványozáshoz kapcsolódóan: „[m]ind igy 

czelekesznek az Papisták az ö bálványokkal, mint erröl keresztyén olvaso, többet olvashatz 

Gyarmati Miklos könyvében…”474 A két vitairat közti szoros kapcsolat további jele, hogy 

Kecskeméti C. János ugyanazt a vitamódszertani technikát alkalmazza, mint Gyarmathi: 

nemcsak cáfolja az ellenfél, nevezetesen Pázmány Péter állításait, hanem meg is mutatja a 

két tábor közötti egyezéseket. Azonban az egyezéseknél, az előzetes várakozásokkal 

ellentétben, nem a Gyarmathi-vitairat által felsorolt hat ponthoz nyúl, hanem saját Perkins-

fordításából, a vitatechnikáját tekintve hasonló Catholicvs reformatvsból emel át 

elhanyagolható változtatásokkal hosszabb részleteket. Bár több ponton is támaszkodik a 

Catholicvs reformtvs bizonyos szakaszaira, az érvelés mikéntjének szempontjából ezek az 

egyezésekre fókuszáló részletek érdemelhetnek most nagyobb figyelmet. Ezt az egyezésekre 

                                                 
472 PÁZMÁNY, Kalauz, 779–797; KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., A1v. 
473 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., A1v. 
474 Uo., A2v. 

 



99 

 

rámutató argumentációt Kecskeméti C. János az első két részben alkalmazza. Az első 

részben ott, ahol a szenteknek járó háromféle tiszteletet sorolja fel a Catholicvs reformatvs 

tizennegyedik, Az szenteknek imadasarol, kivaltkeppen penig azoknak segitséggel valo 

hivásokrol című vetélkedés I., az egyezéseket sorra vevő caputjának teljes átemelésével.475 

A szenteknek járó háromféle tisztelet ez alapján a tisztességes emlékezés; az isteni hálaadás 

azokért a jótéteményekért, melyeket Isten a szentek által mutatott az egyháznak; végül az 

embereket meghaladó és követésre méltó jócselekedeteikért. Ezen túlmenően 

megbecsülendők és megőrzésre méltóak a szentek maradványai akkor, ha „valaki, valamely 

szentnek testének maradékit mutathatná-is igazán, s-meg bizonyithatná hogy az légyen, noha 

nem vólna szabad imádni, es elöttök le borulván tisztelni; mindazonáltal meg nem utálnok, 

hanem ugy mint emlekezetül megtartanok, de azt-is ugy, hogy ha botránkozás nélkül 

lehetne.”476 A Felelet második részében pedig az egyezések felsorolásához Kecskeméti C. 

János a Catholicvs reformatvs tizenötödik, Az szenteknek esedezésekröl című vetélkedés 

megintcsak teljes I. caputját hasznosítja. A szöveg nyomán a felekezeti nézetek között két 

dologban lát egyezést: 1. a meghalt szentek könyörögnek Istenhez saját megváltásukért és 

az egész földön vitézkedő eklézsiáért; 2. a szentek általánosan a földön lévő eklézsiáért 

könyörögnek, és nem bizonyos személyekért.477 

 Mint az kiderült, a szentek engesztelő közbenjárásának népszerűsítését már 

Gyarmathi Miklós is kifejezetten a jezsuitákhoz kötötte. Ez a Pázmány Péter elleni 

Kecskeméti C.-féle Feleletnek is egyik központi kérdésévé válik. A vitairat 

legszembetűnőbb polemikus fogása mindehhez, hogy a Kalauz szerzőjét többször a Biblia 

hamis interpretálásával vádolja. Erre Kecskeméti C. nemcsak a Felelet harmadik, a bibliai 

locusokat illető részében, hanem akárcsak az Az papistak közöt es mi közöttünk… című 

polemikus prédikációs kötetében, a vitairat egész textusában vissza-visszatér a vitapartner e 

hibájának hangsúlyozására. A prédikációkból ismert érvekhez hasonlóan Kecskeméti C. a 

Feleletben főként azt sérelmezi, hogy Kalauzában Pázmány Péter a Bibliával nem egyező 

vagy esetenként abban nem szereplő dolgokat is hiteles bizonyítékként tüntet fel. Hogy mi 

van benne a Bibliában és mi nincs, mi egyezik meg a bibliai igékkel és mi nem, annak 

Kecskeméti C. különösen nagy jelentőséget tulajdonít Feleletében. Kecskeméti C. szerint 

maga Pázmány is megvallja a Kalauz 783. lapján, hogy nincs a szentek tiszteletére és 

                                                 
475 Uo., A2v–A3r; KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs..., 291–293. 
476 Uo., A3r; Uo., 293. 
477 Uo., E2r–E3r; Uo., 308–310. 

 



100 

 

segítségül hívására vonatkozó igei parancsolat: mindez csupán az eklézsia rendtartása.478 

Márpedig ha ilyen nincs, akkor „nem szabad, nincsen-is az Ecclesiának authoritassa, hogy 

Isten igije küvül, ellene valo dolgot rendellyen, mellyet ha czelekeszik vétkezik, es 

Anathéma, átok lészen”.479 Ahogy arról sincs, hogy a szenteknek kellene ajánlani a 

templomokat: ezt a pápisták a pogányoktól vették át, akik isteneiknek ajánlották 

templomaikat. S mert Pázmány ismét csak maga vallja be, hogy isteni parancs erről sincs, 

„bolondság hát ebben való dolgok-is”.480 Kecskeméti C. az ige elsőbbsége alapján utasítja 

vissza továbbá mind az egyházatyák, mind a tradíciók és zsinatok tekintélyét is: „Az mi 

penigh illeti és nézi az Conciliomokat, Traditiokat, és Patereket, kiket citál, arra immár régen 

megh feleltünk, mert azoknak-is czak ott adunk helt, az holott az Istennek igijivel eggyez”.481 

Ez alól még az olyan, mindkét tábor számára nagy tekintéllyel bíró ókeresztény egyházatyák 

sem kivételek, mint Szent Ágoston, aki példának okáért maga látta be és korrigálta egyik 

tévedését a szentek tudásáról, könyörgéséről.482 Hiába idéz tehát Pázmány historikusokat és 

egyházatyákat többek között a szentek csodáival kapcsolatban, az mind „czak szofia beszéd, 

szabad ha ki hiszi, s-ha nem-is, de iob nem hinni, mert irás küvül valók, fabulák”.483 Tehát 

ezek mind, akárcsak a polemikus prédikációkban, az isteni igéket kiegészítő emberi 

találmánynak minősülnek. Erről ezt olvashatjuk a Feleletben a búcsújáráshoz kapcsolódóan: 

„…merö bálványozás […] Hiában tiszteltetik ö emberi találmányokkal. Efféle buczu-iárás 

penigh emberi találmány, mert Constantinus Czázár után találtatot […] melynek az szent 

irásban fondamentoma ninczen.” 484 

 A Felelet legalább öt alkalommal rója fel Pázmánynak továbbá, hogy 

argumentálásaihoz olyan szövegeket hív segítségül, melyek a protestáns álláspont szerint 

apokrifok.485 Ráadásul ezeket Pázmány a vita egyik legfontosabb, a meghalt szentek élőkért 

való könyörgésének kérdéséhez tünteti fel perdöntő bizonyításként. Erről az egész 

polémiáról Kecskeméti C. már a Felelet legelején előrevetíti, hogy a katolikus álláspontot 

                                                 
478 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak…,  A4v. 
479 Uo. 
480 Uo., B1v–B2r. 
481 Uo., G1v. Érdemes megjegyezni, hogy a szövegrész felsorolása és azok viszonya a bibliai tekintélyhez, 

hasonlóságot mutat a Fides Iesv et Iesvitarvmnál említett, Újfalvi Katona Imre Tractatusához írt Pareus-

előszóban soroltakkal. Kifejezetten az egyházatyákról: „…minemö irásokat az Paterek irásábol cital Pázmány 

Peter helt azoknak semmit nem adunk, hanem csak az mellyek az szent irással eggyeznek…” KECSKEMÉTI C., 

Pazmany Peter Kalavzzanak…, B1r. 
482 Uo., F3v–F4r. 
483 Uo., C1v. 
484 Uo., B3r. 
485 Uo., A4r, E3r–E3v, F2r, G1r, H4r–H4v. 

 



101 

 

Pázmány Péter nem lesz képes védelmezni. Véleménye, hogy a Kalauz tizenharmadik 

könyvének első lapján használt hat páli szöveghely sem a meghalt szenteknek élőkért való 

könyörgését igazolja: „…nem az meg holt szenteknek, hanem az élöknek egy másért, Isten 

elöt való esedezésekröl és könyörgésekröl szol az sz. Pal Apostol, de azt kel vala Pázmánnak 

meg bizonyitani, ha szerét tehetné, hogy az meg holt szentök imádkozzanak az élökért, de 

erröl idéb hátráb szollunk.”486 Ennek megfelelelően később ismét utal erre a hat locusra, 

majd újra nyomatékosítja: azok az élő és nem a holt szentekre vonatkoznak.487 Vagyis amit 

Pázmány példákkal és szöveghelyekkel, valamint szám szerint öt „rációval”488 erősíteni akar 

a meghalt szentek élőkért való könyörgéséről és a szentek világi dolgokat érintő tudásáról, 

azok mind az élő szentekre és azok egymásért való könyörgéséről szólnak.489 

 Arra a hamisnak tartott argumentációs technikára, melynek segítségével az élő és 

holt szenteket érintő érvek közti határ Pázmánynál elmosódik, Kecskeméti C. így mutat rá: 

„Ezekböl keresztyén olvasó eléggé meg értheted, minemö tisztelettel kell illetnünk az meg 

holt szenteket (nem szolunk mi itt az élökröl, noha Pázmány egybe zuria zavaria) azoknak 

tetemit, reliquiaiokat, Templomit Innepit, czoda-tételit, &c.”490 Pázmány apokrif 

hivatkozásai ezt a Felelet által tévesként bemutatott érvelést szolgálják. A legelső ilyen, a 

Pázmánynak tulajdonított „egybezűrés-zavarás” ellenpárjaként, vagyis épp az elkülönítés 

fontosságának hangsúlyozásaként, a Felelet ereklyetiszteletről szóló részének 

összegzésében található.491 A Kecskeméti C. által támadott Kalauz-szakaszban Pázmány 

többek között a halott Elizeus testének két csodáját hozza fel az ereklyetisztelet mellett szóló 

érvként. Az első, nem apokrif bibliai hellyel (2Kir 13.21) kapcsolatban Kecskeméti C. nem 

vitatja, hogy az Elizeus teteméhez érő, majd az érintkezéstől lábra álló holttest története a 

Biblia tanúsága szerint valódi. Arra azonban figyelmeztet, hogy sehol sincs olyan bibliai 

hely, ami Elizeus csodatevő holttestének ereklyeként való tiszteletéről és hordozásáról, az 

ahhoz való búcsújárásról vagy az annak ajánlott templomépítésről szólna.492 A Pázmány 

által citált következő, Elizeus jövendölő teteméről szóló Sír 48.13-mal kapcsolatban viszont 

már megjegyzi, hogy Jézus, Sírák fia könyve először is apokrif, másodszor pedig az nem a 

                                                 
486 Uo., A2r. A hat páli locus: PÁZMÁNY, Kalauz, 779. 
487 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., C2r. 
488 Uo., E4r–F2v. 
489 Uo., E1r–E2r és E3v–F2v. 
490 Uo., C1v–C2r. 
491 Uo., A4r–A4v. 
492 Uo., A4r. „Azután meghalt Elizeus, és eltemették. […] És történt, hogy egy embert temettek, és […] 

odatették azt az embert az Elizeus sírjába; de a mint odajutott és hozzáért az Elizeus tetemeihez, 

megelevenedett és lábaira állott.” 2Kir 13.20–21. 

 



102 

 

szentek tiszteletének, imádásának helyénvalóságát bizonyítja, hanem a népet inti 

bűnbánatra.493 Kecskeméti C. a maradványok tiszteletét tárgyaló szövegrész végén arra a 

következtetésre jut, hogy ha a szentek maradványainak tisztelete üdvösséges és hasznos lett 

volna, akkor az egyház Krisztus előtt és után is tisztelte volna azokat, továbbá Isten igében 

rendelkezett volna arról.494 Pázmány további, apokrif hivatkozásai során háromszor kerül 

elő a Makkabeusok második könyve, egyszer pedig Tóbiás könyve.495 Ezektől a tridenti zsinat 

negyedik ülésével hivatalosan is a katolikus Biblia tekintélyi könyveihez sorolt apokrif, a 

katolikus szóhasználatban ún. deuterokanonikus könyvektől a protestáns oldal vagy 

elhatárolódott (mint Luther), vagy nem volt hajlandó azokat elfogadni.496 A teljes elutasítók 

táborát erősítette Kálvin is, aki összefoglalóan az A tridenti zsinat határozatainak cáfolata 

című 1547-es munkájában fejti ki ellenvetéseit.497 Kálvin a konzílium negyedik, a bibliai 

kánont érintő ülésszakának határozatait bírálva négy dolgot emel ki: a rendelkezések a Biblia 

mellett az átadott hagyományokat is tekintéllyel ruházzák fel; a szent könyvek sorába emelik 

az apokrifokat; kizárólag a latin Vulgátát fogadják el hitelesnek; végül a homályos és kétes 

bibliai helyek magyarázatát csakis önmaguknak tartják fenn.498 Az apokrifról külön 

megjegyzi, hogy „mikor az apokryf könyveket tekintélyre méltóknak tartják, új 

bizonyítékokat is szereznek maguknak. A Makkabeusok második könyvéből ugyanis be 

lehet bizonyítani a purgatóriumot és a szentek közbenjárását is; Tóbiás könyvéből az 

elégtételeket, az ördögűzéseket; és még mit nem? Nem kevés bizonyítékot vehetnek majd a 

Jézus Sirák fia könyvéből.”499 Ezek szerint Kálvin azt sérelmezi, hogy a katolikusok az 

apokrifokat hiteles, bibliai tekintéllyel felruházott bizonyításokként kezelik. Kecskeméti C. 

erre a Pázmány által legtöbbet citált Makkabeusok második könyve kapcsán figyelmeztet. A 

Felelet elsők között kifogásolja az esztergomi érsek azon locusát, melyben Jeremiás 

könyörög Jeruzsálemért (2Makk 15.14). Ezzel akarja ugyanis Pázmány bizonyítani, hogy a 

holt szentek könyörögnek az élőkért. Kecskeméti C. három érvet hoz fel ez ellen: 1. nem a 

                                                 
493 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., A4r. 
494 Uo., A4v. 
495 Uo., E3r–E3v, F2r, H4r–H4v és G1r. 
496 ZSENGELLÉR József, „Az ószövetségi kánon és a reformáció”, in Az Ószövetség és a reformáció: 

Tanulmányok a héber nyelvű Ószövetség és a protestantizmus kapcsolatának múltjából és jelenéből, szerk. 

KUSTÁR Zoltán és NÉMETH Áron, Acta. Debreceni teológiai tanulmányok 11, 39–75 (Debrecen: Debreceni 

Református Hittudományi Egyetem, 2018), 55–57. A deuterokanonikus könyvekről bővebben: TOKICS Imre, 

A Könyvek Könyve (Budapest: Arany Forrás Kiadó, 2008), 317–344. 
497 KÁLVIN János, A tridenti zsinat határozatainak cáfolata, ford. RÁBOLD Gusztáv (Pápa: Pápai Főiskolai 

Nyomda, 1909). 
498 Uo., 56–57. 
499 Uo., 57. 

 



103 

 

szentek általánosságban vett könyörgéséről van itt szó, hanem csakis Jeremiáséról; 2. ez a 

bibliai hely egy látomást, álmot ír le, ezért nem is lehet hiteles; 3. a Makkabeusok második 

könyvének „kevés autoritasa vagyon”, mert nincs meg héberül, csak görög nyelven.500 

Harmadik argumentumát Szent Jeromossal (Hieronymus) bizonyítja, aki azt is megjegyzi, 

hogy bár az eklézsia olvassa a makkabeusok könyveit, de „az regula szerént valo irások 

közzé nem számlállya”.501 Ezután idézi Szent Ágostont, aki szerint ezeket a könyveket sok 

idővel Szent Jeromos után vette be az eklézsia. Ezért mondja Szent Ágoston másutt, hogy 

nincsenek a zsidóknál makkabeusi könyvek, „mint az törvények, és az Prophetáknak irási, 

és az Psalmusok, kikkel az Vr-is bizonyit, ezt mondvan. Szükségh mind azoknak bé 

tellyesedni, mellyek meg irattattanak, az Törvényben, az Prophetákban, és az 

Psalmusokban.” Majd Kecskeméti C. még mindig Szent Ágostont citálva minősíti tévesnek 

Pázmány apokrifot hasznosító „konklúzióját” is: merthogy nem az emberek ítéletén, hanem 

a Bibliáén kell annak nyugodnia.502 Pázmány következő makkabeusi helyével (2Makk 

15.12) Kecskeméti C. már az egész könyvnek a hitágazatok bizonyítása során való 

alkalmazását érvényteleníti: „Az Machabaeus második könyvéböl, hitnek és vallásnak 

agazattyának bizonijtását, helyetlennek, ugy mint, mely Apocryphus, odéb fellyeb meg 

mutatok lenni”.503 Újra megteszi ugyanezt a Felelet végén is, egy kisebb grammatikai 

fejtegetés keretében. Személyeskedve és gúnyolódva itt azt rója fel Pázmánynak, hogy mivel 

az esztergomi érsek bibliai bizonyításában a latin nyelvtannal való játékai és csúsztatásai 

nem vezettek eredményre, az apokrifhoz nyúl: „…mert látod, hogy el veszted a pört, s-ez az 

oka, hogy az Apocryphus könyvekhöz kapdosz hogy inkáb állathatnád a dolgot, de azok nem 

szolgálnak az hütnek és vallásnak ágazatinak confirmálására, citállyad bár Syracidest, […] 

Machabaeust…”504 

 Kecskeméti C. Feleletében a tridenti zsinat határozataira erősen támaszkodó 

pázmányi Kalauz ellenében fogalmazott kifogásai, mint eddig is láthattuk, nem csak az 

apokrifra vonatkoznak. Kecskeméti C. ilyen esetekben úgy jellemzi vitapartnerét, mint aki 

a Biblia igéit bibliamagyarázói igényeihez alakítja. Ennek megfelelően Pázmány Péter hol 

rációkat „farag” a Biblia igéiből,505 hol Szent Pál szavait forgatja,506 hol pedig olyasvalaki, 

                                                 
500 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., E3r. 
501 Uo. 
502 Uo., E3r–E3v. 
503 Uo., F2r. 
504 Uo., H4r–H4v. 
505 Uo., F4v. 
506 Uo., H3r. 

 



104 

 

aki a bibliai szövegeket „akarná […] elrontani, és idestova az ö tök agyátul tekergetni…”507 

Mikor Pázmány Oniás, egyébként apokrif makkabeusi (2Makk 15.12)  története mellé előhoz 

két nem apokrif szöveghelyet (2Krón 21.12 és 1Sám 28.12), Kecskeméti C. azt jegyzi meg, 

hogy több rációját is így szerkeszti: „Töb efféle ratiokat is colligal Pázmány az irásbol, 

kikkel az ö sententiáiáit akaria erössiteni…”508 Itt tehát már az Kecskeméti C. problémája, 

hogy az általa nem hitelesnek tekintett apokrifhoz Pázmány hiteles bibliai szöveghelyeket 

köt igazának, pontosabban az érvelés egészének erősítésére. 

 Figyelemre méltó, hogy a polémia alkalmával Kecskeméti C. néha megengedőnek 

mutatkozik – persze csupán látszólag – a pázmányi szövegértelmezés irányába. Az egyik 

iyen eset, mikor Pázmány a Krisztus színeváltozásakor megjelenő, majd Krisztussal 

beszélgető Mózes és Illés esetével akarja igazolni, hogy a meghalt szentek tudnak a földi 

dolgokról. Kecskeméti C. először ugyan megkérdőjelezi, hogy Mózes és Illés valóban 

megjelentek-e, de aztán rögtön engedélyezi megjelenésük valódiságát: „…ha valoban meg 

ielenteké, avagy nem, disputabilis: de bator azt mondgyuk-is hogy valosagos volt-is…”509 

Ám mivel ezt az esetet Kecskeméti C. rendkívülinek minősíti, el is veti, mivel ez így sem 

nem vehető példának, sem nem lehet belőle bizonyítani a holtak élőket érintő tudását: 

„…mint hogy ez az ielenés, extraordinarié, rend küvül volt, peldáiul nem vehetni, sem az 

holtaknak, ez életbeli dolgoknak tudásának bizonyitásara nem szolgál…”510 Kiemelendő, 

hogy a feltételezés szintjén Kecskeméti C. még Pázmány egyik apokrif szöveghelye 

ellenében is hajlandó eszmefuttatásba bocsátkozni. Ez az apokrif szöveghely az egyszer már 

idézett 2Makk 15.14, ahol Jeremiás könyörög Jeruzsálemért.511 Pázmány érvelésére 

Kecskeméti C. egy három kifogásból álló cáfolattal válaszol. Az első, megengedő jellegű 

szakasz kiindulópontja az a Catholicvs reformatvsban is szereplő, a katolikus és protestáns 

tábor egyezésére rámutató kijelentés, hogy a szentek általánosságban könyöröghetnek a földi 

eklézsiáért:512 „…Ieremiás könyörög az népért, […] (Kit ha megh engednénk Pázmány 

Erseknek-is, akképpen, hogy közönségesképpen könyörögnek az szentek, engednénk 

meg…”  Ezt a látszólag engedékeny, már William Perkinsnél is tapasztalható argumentációt 

Kecskeméti C. azzal folytatja, hogy a kitétel Pázmány érsek makkabeusi locusában azért 

nem állja meg a helyét, mert itt a szentek nem általánosságban könyörögnek, hanem Jeremiás 

                                                 
507 Uo., H4r. 
508 Uo., F2v. 
509 Uo., E4v. 
510 Uo. 
511 Uo., E3r. 
512 KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs..., 309. 

 



105 

 

nevesítve, egymaga: „…de itt czak Ieremiasrol szol hogy könyörög az népért, hát nem lehet 

meg engedni)”513 Kecskeméti C. érvelésének második szakaszában figyelmeztet, hogy erről 

a jeremiási könyörgésről sem példa, sem isteni parancs nem szól, továbbá ez nem valóságos 

eseményt, hanem valami látomást vagy álmot ír le, mely ezért nem lehet bizonyító erejű: 

„De erröl sem példa sem Istennek paranzolattya ninczen, hanem ez czak valami látás vagy 

álom…”514 A harmadik, legerősebb és az eddig elhangzottakat egyébként is érvénytelenítő 

kifogása végül az, hogy a makkabeusi szöveghely apokrif.515 Azt, hogy Pázmány mind az 

apokrif, mind a kanonikus könyveket hasznosítja, és az utóbbiak értelmét ráadásul elferdíti, 

Kecskeméti C. az angyalok élőkért való könyörgésénél a szóhasználattal teszi világossá. A 

vitás pont itt az a Luk 20.36-ra alapozott pázmányi kijelentés, melyben Krisztus a szenteket 

egyenlőnek tartotta az angyalokkal.516 Pázmány a Kalauzban leírja, hogy mivel Krisztus 

„meg sem határozza, egy vagy két dologra ezt az Egyenlöséget”, ezért „minket sem szabadít 

arra, hogy egyéb dolgokban ezt circalomra vegyük, és határra vonnyuk, hanem csak 

azokban, a’ mellyekben az Sz. Irás fényessen meg-határozta, és az ö-köztök-való 

külömbségét elönkbe adta.”517 Ennek  alapján Pázmány két dolgot állíthat biztosan: az 

angyalok imádkoznak értünk, valamint mi is kérhetjük őket, hogy segítsenek bennünket. 

Ebből azt a következtetést vonja le, hogy mivel szerintük a Biblia sehol nem fogalmaz meg 

ebben a két tekintetben különbséget szentek és angyalok között, ezért éppúgy szabad a 

szentekhez könyörögni és őket segítségül hívni, mint ahogy azt az angyalok esetében 

tennénk.518 Kecskeméti C. ezt az érvelést elveti, ugyanis az ő olvasatában az angyalok és 

szentek nem tisztükre és hivatalukra, hanem csakis dicsőségükre nézve egyenlők.519 

Pázmányt a folytatásban így marasztalja el: „…ö ebböl ezt akaria ki faczarni, hogy az 

Angyalok könyörögnek érettünk, és igy segitségül való hivásokat állassa: erre penig mind 

két-felöl irásból akar bizonsagot hozni…”520 Ez a kétféle írás az apokrifok és a Biblia 

kanonikus könyvei. Az elsőről a már eddig elmondottakat visszhangozza, vagyis ezekből 

„az hitnek ágazatirol való dolgot nem bizonyithat”. A másodikról, a kánon szerinte nem 

kevésbé téves pázmányi használatáról pedig ez a véleménye: „…az kiket penigh Canonicus 

könyvéböl citál, azokban az Propheták, nem valami teremptet Angyalrol szólnak, hanem, az 

                                                 
513 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., E3r. 
514 Uo. 
515 Uo., E3r–E3v. 
516 PÁZMÁNY, Kalauz, 790. 
517 Uo. 
518 Uo. 
519 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., G1r. 
520 Uo. 

 



106 

 

ki nem teremptetet, az penig Christus ö maga egyedül…”521 Mivel válaszát nem ítéli 

elégségesnek, még tovább megy az érvelésben. Két részből álló argumentációját ezzel kezdi: 

„…ha megh engednök Pázmánnak, hogy teremptet Angyalokrol szollanak az Prophéták ott-

is, mégh sem vohatnák az megh holt szentekre…”522 E feltevést a szentek és angyalok két 

alapvető különbsége okán ítéli tarthatatlannak: míg az angyalok Istentől rábízatott feladata, 

hogy védelmezzék az evilági eklézsiát, valamint látják és ismerik az emberek 

nyomorúságait, addig a szentek egyrészt nem is láthatják mindezt, másrészt nem is bízták 

rájuk az eklézsia oltalmazását. Végül az érvelés gunyoros, egy mondatnyi részében 

Kecskeméti C. kijelenti, hogy a könyörgés maga nem elégséges indok a segítségül hívásra: 

„…mert az könyörgés, nem elégséges ok arra, hogy azért segitségül hivattassék, mert 

könyörög. Itt sem mehet tehát elöre dolgában Pázmány Vram.”523 

 Ez az ellentétes felek között lezajló rövid szócsata, az eddig elhangzottak fényében, 

mindkét vizsgálati szempontomból, tehát a református felekezeti tudatalakulás és 

jezsuitaellenesség szempontjából is figyelemre méltó. Az előbbit tekintve az a legfontosabb, 

hogy ráirányítja a figyelmet két, merőben eltérő értelmezési mezőre, melyben a 

szövegmagyarázatok lezajlanak. Egyfelől ott van az a Kecskeméti C. által követett 

egzegetikai gyakorlat, mely tisztán a protestáns bibliai szövegen, és kizárólag olyan 

textusokon alapul – legyenek azok egyházatyák, konzíliumok stb. szövegei –, melyek a 

bibliai igékkel egyeznek. Másfelől pedig az a Pázmány által képviselt katolikus 

szövegmagyarázat, mely a Kecskeméti C. értelmezési mezőjén kívüli apokrifot és egy, az 

emberi találmányoknak minősített szövegegyüttest is magába foglalja. Kecskeméti C. a 

Feleletben az angyalokat és szenteket érintő pázmányi magyarázatot, mikor a „facsarás” 

szóval illeti, a szóhasználattal ítéli el. Mint ahogy azzal is, mikor egy szemszögéből 

feltételezett egzegetikai kijelentés (a próféták teremtett angyalokról szólnak) megcáfolásával 

mutat rá Pázmány bibliai igéket torzító és véleménye szerint végül sehová sem vezető 

érvelésére. Végeredményben azzal, hogy Kecskeméti C. kijelöli saját értelmezési mezejét, 

majd érveléseiben kijelenti, hogy a másik, azaz a pázmányi szövegmagyarázat azon kívül 

helyezkedik el, e kívülre helyezettség ellenében világít rá olvasóinak egy, az igék általa 

helyesnek tartott magyarázatán nyugvó felekezeti identitásra is. Ő ugyanis, ahogy az Az 

papistak közöt es mi közöttünk... című polemikus prédikációs kötetében megfogalmazza, az 

                                                 
521 Uo. 
522 Uo. 
523 Uo., G1r–G1v. 

 



107 

 

igaz keresztény lelkipásztorok közül való, aki a Biblia igéit „tisztán, igazán” hirdeti, s akinek 

hallgatósága az igaz vallású keresztény.524 Kecskeméti C. János Feleletbeni 

szövegmagyarázataiból, úgy gondolom, elég világosan kirajzolódik, mit ért ő helyes 

egzegézisen. De még inkább az, hogy mit ért hamison, mi helyezkedik el az általa 

kizárólagosan elfogadott értelmezési mezőn kívül. Ez az a szövegmagyarázat, ami nem az 

üdvözülésre és isteni igazságra, hanem épp ellenkezőleg, a kárhozatra vezet. Ezt a fajta 

egzegézist közvetíti Kecskeméti C. szerint Pázmány Péter az „ö pokolra vezetö 

Kalavzzanak” lapjain.525 E két szövegmagyarázat közötti különbségek még hangsúlyosabbá 

tételéhez használja Kecskeméti C. János azt a már Gyarmathi Miklós és William Perkins 

által is alkalmazott argumentációs technikát, mely először a két tábor egyezéseit mutatja 

meg, s majd csak ez után azok különbségeit: Kecskeméti C. beemeli saját Perkins-

fordításából, a Catholicvs Refromatvsból érveléseinek kiindulási és viszonyítási pontjaiként 

az egyezéseket sorra vevő kaputokat, rámutatva ezzel a katolikus egzegézisnek ettől való 

eltéréseire és valamiféle romlására. Erre szolgáltathat jó példát a Felelet azon részlete, mikor 

Pázmány makkabeusi locusát (Jeremiás könyörög Jeruzsálemért) egy feltételezés keretein 

belül cáfolja. Kecskeméti C. Jánosnak a Gyarmathi-féle Keresztyéni felelet védelmében írt 

mondatai egyértelműen megfogalmazzák, hogy már létezik legalább két, az igaz–hamis 

tengelyen elhelyezett álláspont az artikulusról: „…az Gyarmati Miklos Vram könyvére 

igazittyuk, mellyet ki ha meg szöröz, es szorgalmatossan olvas, ez articulus felöl, az mi 

értelmünket igaznak, az övéket penig hamisnak, meg tapasztallya lenni”526 A 

megkülönböztetés azért olyan kiemelten fontos, mert erre építi fel Kecskeméti C. János 

tulajdonképp az egész Feleletet. Ezt azonban az egyezésekből kiindulva teszi, melyen 

keresztül megmutathatja a pázmányi egzegézisnek az egyező pontoktól való 

elrugaszkodásait is. 

 Arról Kecskeméti C. az Az papistak közöt es mi közöttünk... című polemikus 

prédikációs kötetének elemzései során volt szó, hogy a jezsuiták és pápisták a bibliai igéket 

állítólag önkényesen társítják és hajlítják aktuális igényeikhez. A Kecskeméti C. János által 

magyarra fordított Fides Iesv et Iesvitarvm című jezsuitaellenes nyomtatvány, céljának 

megfelelően, viszont már azt is igyekszik elhitetni olvasóival, hogy ez egy jellemzően 

jezsuita szövegmagyarázói gyakorlat: „Az szent iras azokban az dolgokban, mellyeket be 

                                                 
524 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., )o(2v–)o(3v. 
525 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., A1r. 
526 Uo., A1v. 

 



108 

 

foglal, csak ollyan, mint az viasz orr, mely valami bizonyos es mozdulhatatlan értelmet nem 

ád, hanem akar mely magyarázatra-is el haitogattathatik. Ezt tanittiak az Iesuitak abban az 

könyvben, mely Censura Coloniensis neveztetik fol: 117. Canisius-is az ö Catechismusaban, 

fol. 44.”527 A kiadvány marbachi Praefatiója, mely a pápai hatalom folytonosságáról 

(ordinaria successio) és az ebből adódó pápai kizárólagos írásmagyarázói hatalomról szól, 

állítja, hogy ezek írásos népszerűsítése a jezsuiták sajátossága. Ehhez a lutheránus Johann 

Marbach és az őt fordító Kecskeméti C. elsőként jelöletlenül idézi János jelenéseit a három 

tisztátalan lélekről, akiket a jezsuitákhoz hasonlít, s akik a sárkány, a hamis próféta szájából 

származó békák módjára írásaikban folyton ezeket ismételgetik: „irásokkal csak ugyan azon 

egyet mondgyak, az Papának elsösége, es az szent irasnak magyarazattian es az Anyaszent-

egyházon valo meltosága felöl, es több dolgokrol…”528 Marbach épp azért írja előszavát az 

írásmagyarázói hatalomról és az azt magába foglaló ordinaria successióról, mert a jezsuiták 

ezek alapján akarják „kirekeszteni” a protestánsokat az igaz Anyaszentegyházból.529 Ehhez 

hasonló kirekesztésről, számkivetésről ír Kecskeméti C. János prédikációs kötetének 

Epistola dedicatoriájában, mikor szerinte a jezsuiták prédikátori, bibliamagyarázói 

gyakorlata azt a célt szolgálja, hogy a protestánsokat megutáltassák és számkivetetté 

tehessék: „…mikoron az sz irásból, valamely locust hogy már magyarázatnak okáért elö 

vésznek is, annak semmi igaz értelmét nem tudgyák adni, hanem mind ellenünk, […] 

szitkozodással, átkozodással töltik el az idöt […] az ö halgatoiok elöt, mind személyünkben, 

mind tudományunkban számkivettetteknek tehetnek, és velek megh utáltathatnak.”530 

 A Fides Iesv et Iesvitarvm Kecskeméti C. által fordított marbachi előszava 

egyértelműen elutasítja, hogy csak a pápa adhatna írásmagyarázatot. Ezt a Szentírás iszonyú 

káromlásával védik a pápisták (és a Fides Iesv et Iesvitarvm egészét figyelembe véve a 

jezsuiták), melynek során a Bibliát „ketsegesnek, es ugy mint viasz orrunak, mely minden 

fele el haitogattathatik mondgyak lenni”.531 Marbach egész argumentációjának ezzel 

teljesen ellentétes végső tanulsága, hogy ha valami nem egyezik az egész, tökéletes, önmagát 

magyarázó s épp ezért emberi magyarázatra nem szoruló írással,532 származzék az 

egyházatyától vagy akár konzíliumi végzésből, nem lehet közönségesen elfogadott.533 

                                                 
527 KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm..., 28. 
528 Uo., )(2v–)(3r. 
529 Uo., )(3r–)(3v. 
530 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., )o(3r. 
531 KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm..., )( )(3r–)( )(3v. 
532 Uo., )( )(5v. 
533 Uo., )( )(7v. 

 



109 

 

Értelmüket először mindig a Bibliára, „ugy mint fö proba köre kell vonni, mellyel ha egyez, 

ugy leszen közönseges”.534 Úgy gondolom, e törekvések, azaz a jezsuitákhoz kötött katolikus 

egzegézis protestáns gyakorlattól való megkülönböztetése és ezen keresztül bizonyos fokú 

jezsuitaellenesség tetten érhető a Pázmány elleni Felelet esetében. Ugyanis mikor 

Kecskeméti C. Pázmány egzegetikai gyakorlatát az igék faragásával, tekergetésével, 

forgatásával vagy facsarásával jellemzi – talán a Fides Iesv et Iesvitarvmban használt 

hajlítgatás mintájára is –, végeredményben a bibliai igék értelmének ilyen-olyan torzítását 

írja le. E feltételezést alátámaszthatja Vásárhelyi Judit tanulmánya, melyben kimutatta, hogy 

Kecskeméti C. szövegforrásként használta saját Fides Iesv et Iesvitarvm-fordítását 

Feleletének összeállításakor.535 

 Ezek a Feleletben található, szavak torzítását leíró kifejezések nem a pápa 

írásmagyarázói hatalma, hanem kifejezetten az azt népszerűsítő és érseki kinevezése után is 

a „csak egy jezsuita”536 Pázmány ellen megfogalmazott vádaknak tekinthetők. Ilyen 

megközelítésből pedig talán elfogadható Kecskeméti C. János pázmányi egzegézist illető 

kritikáit jezsuitaellenesnek nevezni. Annál is inkább, mivel Kecskeméti C., vitairatról lévén 

szó, személyre szólóan jelzi, mikor az általa elfogadott és már Marbach által is kijelölt 

értelmezési mező határait Pázmány Péter egzegézise átlépi. Ennek egyik hatásos 

megfogalmazását az egyházatyák írásainak pázmányi használatához kapcsolódóan találjuk. 

Itt Kecskeméti C. kijelenti, hogy mivel a Biblia elégséges minden igazság tanulására, az 

általa képviselt tábor csak azokkal ért egyet, melyek az írással egyeznek. Amit ezért a „Sz. 

irás küvül cital Pázmány Peter az Paterekböl, azok ellen mi-is azt mondgyuk az 

Hieronymussal: […] Az sz. irásoknak méltosága nélkül az czátzogásnak ninczen helye és 

hitele”.537 A csácsogást mint az értelmezési mezőn kívül eső, érvénytelen argumentumok 

megnevezését még egyszer használja: „…maga ha iol vigyázna az szent irásra, rakva vélle, 

hogy nem kell az meg holt szenteket segitsegül hini: arra-is ugy felel penig, hogy czak […] 

azon egy bakot nyuzza, az mellyeket oda fel czáczogot, czak azokat föczögi ittis.”538 

Megjegyzendő, hogy Kecskeméti C. a szót akkor is említi, amikor vitapartnere korábbi, 

Gyarmathi könyvére adott, indulatosnak láttatott Keresztyéni feleletét jellemzi: „Nem felelet 

                                                 
534 Uo., )( )(7v–)( )(8r. 
535 VÁSÁRHELYI, „Egy jezsuita-ellenes...”, 264.  
536 HELTAI, Műfajok és művek..., 143; arról, hogy ez nem csak Pázmány protestáns ellenfeleinek hiteltelenítő 

törekvése, hanem érseki kinevezése után is ténylegesen jezsuita maradt: TUSOR, Pázmány, a jezsuita érsek..., 

főleg 183–215. 
537 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., B1r. 
538 Uo., H2v. 

 



110 

 

azért az irásra, az iambor ellen, hanem czak haragból, es fel bozdult elméböl valo czátzogás, 

czel hányas, es agnö, s-bába lölte beszéd”.539 Hogy Kecskeméti C. szerint milyen messzire 

téved e csácsogó és szótekergető pázmányi egzegézis az általa elfogadott értelmezési 

mezőtől a Keresztyéni felelet summázataként írt Kalauz-fejezetben, arról ezt olvashatjuk: 

„az mi sententiankat erösiti az Sz. Ianos mondása, mellyet Pázmány-is az ö hamis értelmének 

erössitésére akar tekerni…”540 Egy másik helyen pedig ezt: „…szent irásból akarná ki 

faczarni, az ö bolond okosságához szabván az irást: némellyeket penig az ö maga tök feiéröl 

gondol”.541 Látható, hogy Kecskeméti C. szigorú ítéletében a kettejük között zajló polémia 

alkalmával vagy a bibliai igék szerinte helyesnek tartott értelmének torzításával, vagy a 

Pázmány által képviselt katolikus egzegézishez való hajlításával, vagy akár már kitalációval 

vádolja vitapartnerét. Pázmány saját ötletre alapozott érvelésére pár lappal lejjebb megint 

rámutat: „…szent Ianos köszöntven az hiveket, Ecclesiakat […] békeséget kiván az hét 

lelkektül […] holott ö, az hét lelkeken, az meg holt szenteket magyarázza. De ezt sem 

talállya, mert, nem az Istennek igéiéböl, hanem az ö tök agyábol koholt értelem szerint akarja 

tekerni”.542 Tehát így nem csupán a félremagyarázásért marasztalhatja el, hanem egyenesen 

azzal a durva váddal is illetheti Pázmányt, hogy egy minden bizonnyal hamis, saját maga 

által kitalált értelem szerint facsarja, tekeri a bibliai igék értelmét. Vitairatának végefelé 

Kecskeméti C. ezt az igemagyarázást már-már az ördögtől valónak tartja: „Az ördög is él az 

szent irással, szol az Christussal, könyörög néki, vallást tészen rolla, de azért ugyan ördög, 

Látodé io olvasó, ha iol fel nem éri az szent irás festékével, hova kap Pázmány Vram…”543 

A szentek segítségül hívását és a hozzájuk való könyörgést alátámasztó pázmányi 

egzegézisről a Felelet szövegrészletei alapján összefoglalóan a következő megállapítások 

tehetők. Az elfogadott értelmezési mezőn kívül eső pázmányi megnyilvánulásokat 

egészében véve Kecskeméti C. csupán csácsogásnak minősíti. Ezt a fajta beszédmódot több 

szempontból ítéli tévesnek vagy egyenesen hazugságnak. A Pázmány által citált apokrifok 

elleni érve az, hogy az nem tartozik a protestáns bibliai kánonba, ezért hiteltelen. Épp ezért 

nem is lehet alkalmas a hitágak, artikulusok bizonyítására. A pápai hatalom folytonosságából 

adódódó kizárólagos pápai írásmagyarázatot népszerűsítő, azt közvetítő „jezsuita” Pázmány 

kanonikus könyveken alapuló magyarázatait pedig gazdag szóhasználattal marasztalja el. 

                                                 
539 Uo., A1v. 
540 Uo., E2v. 
541 Uo., E3v. 
542 Uo., F4v. 
543 Uo., H3v. 

 



111 

 

Ennek a protestáns értelmezési mezőn jócskán túlmutató pázmányi szófacsarásnak a 

végpontját Kecskeméti C. azzal jelöli ki, hogy úgy láttatja Pázmányt, mint aki nem a bibliai 

igékből kiindulva jut el az értelemhez, hanem egy saját maga által kitalált értelemből indul 

ki, melyhez aztán hozzátekeri a Biblia szavait.544 Ez a pázmányi, szerinte nyilvánvalóan 

hamis „agymunka” azért is érdemelhet figyelmet, mert Kecskeméti C. a pázmányi egzegézist 

úgy közvetíti, mint ami eredendően hazug, hiszen az ördögtől való. Vitapartnere hamiskás 

beszédmódjára kétszer is felhívja szóhasználat szintjén a figyelmet, mikor azzal vádolja, 

hogy szövegmagyarázataiban „szinöl Pázmány”545 vagy „per Mimmesin” szól: „Az mit 

penig innen concludal, hogy sem sz. Petert, sem sz. Pált, sem most egyebet nem kel 

követségre fogadnunk, holott maga Christus mindenre elégséges, nem szükölködik 

Czimboras-tarsnélkül, noha ezt per Mimmesin hozza elö, mint ha nem ö szavok es értelmek 

volna, hanem mienk: de azért, ugyan az Istennek lelke mondattya vele, még ha laknék benne, 

magok sententiájának meg hamissitásara.”546 Ez a hazugnak ítélt pázmányi egzegézis mint 

a bibliai igék értelemtorzító gyakorlata, a különböző érveknek igékhez való, megint csak 

értelemmódosító társítása és a protestánsok által elfogadott értelmezési mező határainak 

feszegetése, hasonló a Kecskeméti C. polemikus prédikációiban leírt jezsuita homiletikai 

gyakorlathoz. Ennek a hasonlóságnak okán érdemes megfontolni Anne Régent-Susini azon 

tanulmányának állításait, melyben két arisztotelészi terminus, a helyénvaló (prepon) és a 

valószínű (eikos) szerepét vizsgálja a kora újkori jezsuita retorikában.547 Gondolatmenetének 

elején rögzíti, hogy mivel a jezsuita retorikai oktatás még a filozófiai stúdiumokkal szemben 

is előnyt élvezett, ez újabb érvet szolgáltatott, többek között az álnok szofisták vádja mellett, 

a rend ellenfelei által megképzett jezsuita fekete legenda számára.548 E leegyszerűsítő 

jezsuitaellenes argumentum ellenében a jezsuita retorika azonban, a kutatónő szerint, nem 

csupán a prédikáció számára nyújtott praktikus eszközgyűjteményt, hanem olyan filozófiai 

kérdések kifejtésére is alkalmas terep volt, mint az igazság és valószínűség, lehetségesség és 

bizonyosság kapcsolatai, vagy hogy az ember milyen mértékben, miként és mely folyamatok 

által képes az igazság elérésére. Továbbá Marc Fumaroli szavait idézve arra is felhívja a 

figyelmet, hogy ez a méltóságos, érzelmektől fűtött retorikai stílus (sublime style vagy grand 

                                                 
544 Uo., F4v. 
545 Uo., B1v. 
546 Uo., H3v. 
547 Anne RÉGENT-SUSINI, „From Probability to the Sublime(s): Early Modern Jesuit Rhetoric; an Anti-

philosophy or an Alternative Path to a Modern Idea of »Truth«?”, in Jesuit Philosophy on the Eve of Modernity, 

ed. Cristiano CASALINI, Jesuit Studies: Modernity through the prism of jesuit history 20 (Leiden–Boston: Brill, 

2019), 77–94. 
548 Uo., 77–78. 

 



112 

 

style)549 és gyakorlat mint a humanisták skolaszticizmust és formális logikát illető 

kritikájának örököse, nemcsak a manipuláció és színlelés közhelyes technikája, hanem 

mozgatórugója is a jezsuita etikának, spiritualitásnak, egzegézisnek, antropológiának és 

teológiának.550 Mindezek fényében jogos lehet a feltételezés, hogy Kecskeméti C. ráismert 

erre az imént vázolt, a jezsuiták egzegézisét úgyszintén átható retorikai gyakorlatra. Már 

csak azért is, mert Kecskeméti C. János gondosan rávilágít Feleletében, hogy miközben 

Pázmány Péter az egyházatyák olyan szöveghelyeivel bizonyít, melyek nem egyeznek az 

írással, a pázmányi egzegézis érzelmi oldala (akárcsak az Az papistak közöt es mi 

közöttünk… című polemikus prédikációk által említett Nádasi Pál jezsuita magyarázataiban) 

elhomályosítja magát a bibliai igéket: „…mert nem is akarunk mi, akar mely nagy 

méltosagos embereknek-is bizonságival, kik az szent irásnak reguláival ellenkeznek, 

bizonyitani, mint Pázmány teszi, hogy vagy eggyez, vagy nem, oly nagy méltosággal, 

protestatioval, affectussal citállya öket, hogy az szent irásnak czak igen kiczin helyt ád, 

azokhoz képest.”551 

Bár az Anne Régent-Susini által megvilágított és jezsuitákhoz kötött retorikára nagy 

hatást gyakorló „valószínű” Kecskeméti C. munkáiban nem jut szerephez, Alvinczi Péter 

politikai indíttatású Defensiójában már találkozhatunk erre utaló jelekkel. Éppen ezért ezt a 

Kecskeméti C. János által a pázmányi egzegézisen keresztül megkritizált, hamiskásnak ítélt 

jezsuita kommunikációs gyakorlatot, főként annak igazsághoz és hazugsághoz fűződő 

viszonyait, az Alvinczi Péter Defensióját vizsgáló fejezetemben kívánom ismertetni. 

  

                                                 
549 Uo., 85. 
550 Uo., 79. 
551 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., H1r–H1v [kiemelés eredetiben — Sz.Zs.]. 



113 

 

2.2. Az ungvári szövegegyüttest megképző jellegzetességek 

2.2.1. Szövegátemelések 

Vásárhelyi Judit a Fides Iesv et Iesvitarvmmal foglalkozó tanulmányában azt már leírta, 

hogy a jezsuitaellenes kiadványt Kecskeméti C. haszonnal forgatta önálló munkáinak, a 

Pázmánynak adott Felelet és az Az papistak közöt es mi közöttünk, vetelkedesre vetetett, 

harom fö articulusokról... című polemikus prédikációs kötetének összeállításakor. Az 

iratokat összevetve Vásárhelyi Judit arra az eredményre jutott, hogy Kecskeméti C. a 

Feleletébe a Fides Iesv et Iesvitarvm hasonló témájú, tízedik caputjából vett át nem kevesebb 

mint tizenegy részletet.552 A polemikus prédikációi esetében pedig, mivel a kiadványban 

alaposan kifejtett három hitágazat közül a Fides Iesv et Iesvitarvm csak az úrvacsorát 

tárgyalja, az úrvacsora-prédikációk a nyomtatvány hat részletét tartalmazzák.553 

 Ugyanakkor konkrét szövegegyezések mutatják, hogy Kecskeméti C. János nemcsak 

a Fides Iesv et Iesvitarvmot használta Feleletének és szentbeszédeinek elkészítésekor, hanem 

Catholicvs reformatvs-fordítását is. A Feleletben az előző fejezetben idézetteken túlmenően 

az Az Antichristvsrol című negyedik magyarázatos prédikációjában – a berekesztést 

közvetlenül megelőzve – egy hosszabb, összefüggő szakaszt találhatunk.554 Ez Perkinsnek a 

jánosi jelenések tizenhetedik, a babiloni paráznáról szóló fejezetére épített előszavából került 

át Kecskeméti C. szentbeszédébe. A szinte szóról szóra, ám mindenféle forrásmegjelölés 

nélkül átemelt szövegrészlet összefoglalva a prédikáció által feltett három kérdés közül a 

harmadikra: „Holott és miczoda helyen vagyon helye es szeki vagy lakásnak az 

Antichristusnak?” kíván válaszolni.555 Ez a Kecskeméti C. egész válaszát kitevő eredeti 

Perkins-szöveg igyekszik egyértelművé tenni, hogy a János jelenéseinek 17. fejezetében 

leírt fenevad hét feje azonos azzal a hét dombbal, melyre az ókori Rómát építették: „Touabbá 

                                                 
552 „Így Máté evangéliumából (Fides: 268. l. – Felelet: [60] 1.), János evangéliumából (F.: 269. 1. – F.: [28], 

[61] 1.), Pál Timótheushoz és Rómaiakhoz intézett leveléből (F. 268, 271. 1. – F.: [61], [28] 1.) ugyanazokra 

a helyekre támaszkodva igazolta állítását. De Ágoston bibliakommentárja (Fides: 280. 1. – Felelet: [28] 1.), 

egyik polemikus műve (F.: 282. 1. – F. [28] 1.), Ambrus (F.: 275–276. 1. – F.: [56–57] 1.), Athanasius (F.: 

9.1. – F.: [17] l.), Cyrillus F.: 281. 1. – F.: [28] 1.), Epiphaniosz (F.: 278.1. – F.: [57] 1.), Jeromos (F.: 18. 1. 

– F.: [17] 1.), Sedulius (F.: 284. 1. – F.: [57] 1.) is ugyanazokkal a mondásokkal szerepelnek.” VÁSÁRHELYI, 

„Egy jezsuita-ellenes... ”, 264.  
553 „Így nazianzi Gergely (Fides: 290. 1. – Az papisták: [73] 1.), Justinus Martyr (uo.), Ambrus (F.: 291–292. 

1. – Az papisták: [73] 1.), Aranyszájú Szent János (F.: 292. 1. – Az papisták: [73] 1.), Gelasius papa (F.: 292–

193. 1. – Az papisták: [73] 1.) ugyanazon mondása mindkét műben fellelhető. A prédikációkban Kecskeméti 

az idézeteket először latinul majd magyar fordításban is megadta. Továbbá ugyanazt a János evangéliumából 

vett részletet is felidézte ([87.] 1.), amely a Fides-ben is előfordult. (285–286. 1.)” Uo., 265–266. 
554 „…azokat az könyben, kit Catholicus Reformatusnak neveznek, mellyet en magyarra forditottam meg 

találod reá való felelettel egyetembe…” KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., S1v. 
555 Uo. 

 



114 

 

vers: 7 azt mondgya, hogy az az parázna, ül az fene vadon melynek hét feie és tiz szarva 

vagyon. Mely hét feiek nem egyebek, hanem az hét hegyek (mellyeken ül, az az 

Aszszonyállat) és az hét Királyok, Annakokáért az Babyloniai paráznán értetik az város, 

mely hét hegyeken epittetet. Nilvan vagyon penig, nem czak az tudós embereknél, és azoknál 

kik az Istennek Anyaszentegyházában vadnak, hanem még az Pogányoknális, hogy czak 

egyedül Roma az, ki az ö környül ménésivel, hét külömb külömb néven való hegyeket 

eppületivel eggyüt foglal be, tudni illik Cealiust, Auentinust, Exquilinust, Tarpejust, auagy 

Capitolinust, Viminalist, Palatinust, és Quirinalist.”556 Figyelemre méltó az a tudatos vagy 

nem tudatos egzegetikai változtatás, amit Kecskeméti C. a prédikációjába apróbb 

különbségekkel átemelt iménti Perkins-citátum felvezetésében eszközöl. Nála ugyanis a 

Róma alatt elterülő hét hegy nem a Róma városát jelentő, babiloni szajha által meglovagolt 

fenevad hét fejének felel meg, hanem a William Perkins magyarázatának alapját képező 

bibliai igéktől is eltérve,557 magának a Kecskeméti C. Jánosnál hét fejjel rendelkező 

asszonynak fejeivel. Ez azt sugallja, hogy a babiloni parázna nem (vagy nemcsak) a hét 

dombra épült várossal, hanem az alatta elterülő természeti környezettel (is) egyenlő: „Az sz. 

Ianos Apoc: 17. meg mondgya annak helyét, mikor így szoll: Haec est sapientia: septem 

capita quae habet mulier sunt septem montes. Ez az bölczeseg az aszszonyálatnak hét feiei, 

az hét hegyek. Nijlván vagyon penig nem czak az tudos embereknél és azoknál kik az Isten 

Anyasz egyházában vadnak, de még az pogányoknál is, hogy Roma az, ki az ö környül 

menésével hét külömb külömb neven való hegyeket foglal bé, tudni illik, Cealiust, 

Aventinust, Exquilinust, Tarpeiust avagy Capitolinust, Viminalist, Palatinust, és Quinnalist 

[…] Honnan könnyen meg érthetni tehát, hogy az Antichristus, az Romai Pápa légyen, ott 

vagyon helye és lakása annak.”558 

A felsoroltakon túl Kecskeméti C. a polemikus prédikációs kötetének egyik 

kiemelten fontos szentbeszédét: a teljes átlényegülés katolikus hittanítását cáfoló hetedik 

úrvacsora-prédikációját is szinte teljes egészében a Catholicvs reformatvs tizedik fejezetéből 

átemelt, szó szerinti idézeteiből szerkesztette meg. Erről a téma kiemelt fontossága és a 

kiterjedt szövegátemelések okán a következőkben bővebben lesz szó.  

                                                 
556 KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs..., 3–4. 
557 „Én megmondom néked ez asszonynak titkát és a fenevadét, a mely őt hordozza, a melynek hét feje és tíz 

szarva van. […] Itt az elme, a melyben van bölcseség. A hét fő a hét hegy, a melyen az asszony ül; Király is 

hét van…” (Jel 17.7–10). 
558 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., S1v. Valószínűleg sajtóhiba, hogy a prédikációban nem Quirinalis, 

hanem Quinnalis szerepel.  



115 

 

2.2.1.1. Egy extrém példa: a hetedik úrvacsora-prédikáció 

 Kecskeméti C. János hetedik úrvacsora-prédikációja a teljes átlényegülés katolikus 

tanítását kívánja megcáfolni. A nagyszámú szövegegyezések alapján állítható, hogy 

Kecskeméti C. ellenvetéseit a Catholicvs reformatvsból emelte át ebbe a polemikus 

szentbeszédébe. A teljes átlényegüléssel vitatkozó hetedik szentbeszéd, nem számítva az 

utána következő nyolcadik, összefoglaló jellegűt, az úrvacsorát tárgyaló prédikációs egység 

záró darabjának tekinthető. Kecskeméti C. gondos szerkesztésének köszönhetően ez a 

szöveg kiemelt helyet foglal el tehát beszédei sorában. Az ezt magába foglaló úrvacsora-

prédikációs egység belső felosztása is ezt a feltevésemet igazolhatja. Az első prédikáció a 

magyarázatra felvett bibliai locus (1Kor 11) kapcsán a következő négy kérdéskör kifejtését 

ígéri: hányféleképpen nevezik az úrvacsorát; mi az és mi módon szereztetett; miért 

szereztetett és hányféleképpen kell vele élni; végül ki és hogyan szolgáltathatja azt ki?559 E 

négy feltett kérdés közül azonban csak az elsőt tárgyalja az első prédikáció, a többit 

Kecskeméti C. az azt követő három szentbeszédben ilyen formán osztja el: a „mi az és mi 

módon szereztetett” másodikként feltett kérdést a második,560 a „miért szereztetett és 

hányféleképpen kell vele élni” harmadik kérdést a negyedik,561 majd  a „ki és hogyan 

szolgáltathatja ki” negyedik kérdést a harmadik prédikáció fejti ki körültekintő 

alapossággal.562 Az így összefüggő négy prédikációs alegységet követi az ötödikből és 

hatodikból álló, akár kérdés-feleletként értelmezhető szentbeszédpár. Ugyanis míg az ötödik 

beszédében Kecskeméti C. János arra kérdez rá, hogy milyen okokból kell az úrvacsorát 

magunkhoz venni,563 addig a hatodikban feleletet ad mindazoknak, akik valamilyen okból 

nem akarnak azzal élni.564 Végül, a református úrvacsoráról részletesen elmondottak 

mintegy zárásaként, a hetedik prédikáció önállóan foglalkozik az átlényegülés sokat vitatott 

tanával.565  

 Kecskeméti C. hetedik úrvacsora-prédikációjának jelentőségét ez a konfesszionális 

önmeghatározást érzékenyen érintő és a keresztény felekezeteket többszörösen megosztó 

átlényegülés-tan adja. Ezzel a hitbéli hovatártozást egyértelműen megmutató és heves 

polemikus csatározásokra alkalmat adó tantétellel Kecskeméti C. János munkásságában épp 

                                                 
559 Uo., E1r–E1v. 
560 Uo., F3r–G4v. 
561 Uo., H1r–I1v. 
562 Uo., I2r–K2v. 
563 Uo., K3v. 
564 Uo., L2v–M1r. 
565 Uo., M1v–N3r. 



116 

 

ezért többször találkozhatunk: nemcsak a teljes átlényegülést cáfoló prédikációjának egyik 

forrásaként értékelhető Catholicvs reformatvs-fordításában, hanem a Fides Iesv et 

Iesvitarvmban is szerepel. A teljes átlényegülés katolikus tanításának kritikáját Kecskeméti 

C. Fides Iesv et Iesvitarvm-fordításának, mint láthattuk,  tizenhat cikkelyes fő része után, a 

nyomtatvány címlapján is megemlített pápai esküformula mondatonkénti cáfolatában 

találjuk. A trienti zsinat határozatain alapuló, IV. Pius pápa utasítására fogalmazott 

esküformula teljes átlényegülést érintő hatodik mondatát a Fides Iesv et Iesvitarvm jezsuita 

tanításnak minősíti, melynek a disszertációban idézett, egyértelműen református cáfolata 

ekképp kezdődik: „Mivel hogy ez könyvben, az Iesuitaknak vallasokrol, az 

Transubstantiatio, az az, állat szerént valo valtozas felöl, semmit nem irtunk, feleletnek es 

megh csafolásnak okaert, szamlálom elö, az sz. Irásnak, es szent Patereknek bizonságit, 

mellyekböl nijlvan megh tetzik, hogy az kenyérnek es az bornak állatia, az meg szentelés 

utan, teste es verre nem valtozik”.566 

 A teljes átlényegülést érintő vitának ennél sokkal részletesebb kibontását Kecskeméti 

C. másik fordítása, a Catholicvs reformatvs tartalmazza. Kecskeméti C. tizenkét lapot 

kitevő,567 teljes átlényegüléssel polemizáló prédikációja erősen támaszkodik William 

Perkins ezen, úgymond „fordított hatású” vitatechnikát alkalmazó Catholicvs 

reformatvsának tízedik, Az Christvs testenek es verenek az Vr vaczoraiaban valo jelen létéröl 

című fejezetére.568 Mivel Kecskeméti C. a hetedik prédikációját szinte teljes egészében a 

Catholicvs reformatvsból származó, majdnem szó szerinti idézetekből állította össze, 

célszerűnek tartom a két munka párhuzamos vizsgálatát az átemelések szemléltetéséhez. 

Kecskeméti C. a tizedik, négy caputra osztott Catholicvs reformatvs-fejezetet annak az 

eredeti négyes szerkezetét érintő módosításaival építette be szentbeszédébe. A prédikáció 

propozíciója két témát jelöl meg a magyarázatra felvett Ján 6.55–56 bibliai hellyel 

kapcsolatban: „I. Miben eggyezzünk, és mennyiben az ellenkezö Atyafiakkal az Vr 

vaczoráiának tudományában? II. Miben külömbözzünk, hogy igy ez sz. Ianos mondásának 

igaz értelmét mi légyen, megtessék?”569 Kecskeméti C. két kérdése összeegyeztethető a 

Catholicvs reformatvs tizedik fejezetének első két caputjának címeivel: „Capvt 1. Melyben 

az ellenkezö feleknek kezenséges értelmek foglaltatik”570 és „Capvt 2. Melyben az 

                                                 
566 KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm…, 401. 
567 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt…, M1v–N3r. 
568 KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs…, 221–244. 
569 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt…, M2r. 
570 KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs…, 221. 

 



117 

 

értelmeknek külömbözesek foglaltatik”.571 Ezeknek saját fordítású, perkinsi kifejtését 

kisebb-nagyobb változtatásokkal – azaz kötőszavak betoldásával, esetleg szócserékkel, vagy 

esetenként a szöveg sűrítésével – emeli át, minden bizonnyal azért, mert a teljes 

átlényegülésről szóló katolikus–református-vita magját e két caput tartalmazza. A két tábor 

közötti egyik hitbeli nézetkülönbség a Fides Iesv et Iesvitarvm esküformula-idézetében is 

szereplő „állat” (szubsztancia) kifejezés körül alakult ki.572 A trienti zsinat határozatai 

alapján összeállított piusi esküformula szövegében a teljes átlényegülésnek ugyanis ezek a 

követelményei: „…igazan, s-valoságos-képpen, es allat szerént…”573 Ezek közül az igazán 

és valóságosan való jelenlétet bizonyos kikötésekkel Perkins szövege elfogadja,574 épp ezért 

Kecskeméti C. hetedik prédikációjának első kérdésére adott válaszában is ezt olvashatjuk: 

„Az miképpen az ellenkezö Atyafiak vallyák és hiszik az Vr Vaczorajában, az Christus 

testének és vérének valóságosképpen való ielen létét, ugy mi-is azt vallyuk, és hiszszük, nem 

czak mondas szerént, mint ök felölünk itilik, avagy költésképpen, hanem igazan és 

valosagossan” (kiemelés tőlem – Sz. Zs.).575 Az eredeti, perkinsi szöveghez képest itt 

Kecskeméti C., valószínűleg a polemikus szembenállás hangsúlyosabbá tételének 

érdekében, argumentációját az „ellenkezö Atyafiak” hitének ismertetésével kezdi, majd a 

„mint ök felölünk itilik” pár szavas betoldással él. Figyelemre méltó továbbá, ahogy a 

lefordított Perkins-szöveggel együtt átkerül a katolikus tanokkal végeredményben saját 

nézetet legitimizáló argumentációs technika is: az igazán és valóságosképpen való jelenlétet 

a reformátusok, akárcsak a katolikusok, elfogadják. Miután pedig Kecskeméti C. kifejti a 

valóságos jelenlét külső jegyekre és az úrvacsorát magukhoz vevőkre vonatkozó, a 

katolikusokétól bizonyos pontokon eltérő perkinsi tudnivalóit,576 rátér a szentbeszéd 

második kérdésének megválaszolására a Catholicvs reformatvs teljes második kaputjával: 

„Mondok hogy nem külömbözünk abban, hogy ielen nem vólna az Christus teste és vére az 

Vaczorában valoságosképpen, hanem czak az ielen lételnek modgyában vagyon az 

külömbözés. Mert noha mi-is vallyuk ielen lenni: de ezt az ielen lételt, nem testinek, állat és 

hely szerént valónak mondgyuk: hanem lelkinek, titkosnak, hüt által czak. Ez ellen penig az 

                                                 
571 Uo, 226. 
572 KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm…, 401. 
573 Uo. 
574 „Hiszük és tanittyuk, az Christus testenek és vérenek az Vr Vaczorajaban valo jelen létét, nem csak mondas 

avagy költesképpen, hanem igazan és valosagossan.” KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs…, 221. 
575 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt…, M2r–M2v. 
576 KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs…, 222–226. Kecskeméti C. prédikációjában csupán a vevőkre 

vonatkozó második pontból hagy el egy összefüggő, rövidebb részletet. Az átvétel egyébként itt is szinte szóról 

szóra megegyezik a Catholicvs reformatvs szövegével. KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt…, M2v–M3v. 

 



118 

 

Romai Anyaszentegyház tanittya, és óltalmazza az állat szerént való változtatást, ugy hogy, 

az kenyér és az bor, az ighe mondás után, Christusnak valóságos testévé és vérévé változik, 

és immár azok az iegyek többé nem kenyér és bor, hanem valóságos és állat szerént való 

teste és vére Christusnak”.577 Az átemelt szövegben Kecskeméti C. János megint felhívja a 

figyelmet a tanbeli egyezésekre, hűen megtartva William Perkins lapszéli, a kaputok 

argumentálásának követhetőségét könnyebbé tevő kommentárjait, számozásait is. 

Kommentárokkal ellátott érvelése során Kecskeméti C. a prédikáció második kérdésében az 

állat szerinti változás megcáfolásához összevonva hasznosítja a Catholicvs reformatvs 

harmadik és negyedik caputjainak egyes citátumait, melynek bővebb részletezésétől 

eltekintve, csupán annak lényegi elemeit ismertetem. 

 A katolikusok és reformátusok nézetkülönbségeinek számbavételét három bibliai 

locus – a magyarázatra felvett Ján 6.55–56, továbbá 1Kor 11 és Mát 28 – felsorolásával 

kezdi.578 Ezután egy hosszabb citátum következik a Catholicvs reformatvs negyedik, 

Melyben az Papistaknak ellenvetesek foglaltatik című caputjából. Ezzel azt kívánja 

bizonyítani, hogy Krisztus testét és vérét azért nem eheti és ihatja senki testi szájjal, hanem 

csakis lelkivel, mert Krisztus elhagyta a földet, s az Atyaisten jobbján ül a 

mennyországban.579 A hallgatóság józan belátására számító érvelés után Kecskeméti C. 

János saját, pár mondatos átkötő szövegét olvashatjuk, melyben elmondja, hogy a 

következőkben a pápisták átlényegüléssel kapcsolatos hamisnak és a reformátusok igaznak 

ítélt tanításáról fog szólni szentbeszédében. Kecskeméti C. ebbéli szándékát a lapszélen is 

kiemeli,580 melyhez az öt pontba szedett bizonyosságokat a Catholicvs reformatvs harmadik 

caputjából emeli át. William Perkins harmadik, eredetileg a református nézetek 

helyességének hét pontos bizonyítását elvégző caputjából Kecskeméti C. beszéde annak csak 

bizonyos pontjait hasznosítja: a Catholicvs reformatvs első bizonyítási pontját Kecskeméti 

C. felosztja prédikációjának két első pontjára,581 majd a harmadik pont kerül a második,582 

                                                 
577 Uo., M3v. A Catholicvs reformatvsban: „[m]ondok hogy nem külömbözünk abban, hogy jelen nem volna 

az Christus teste és vére az Vaczoraban valoságosképpen, hanem czak az jelen lételnek modgyaban vagyon az 

külömbözés. Mert noha mijs vallyuk jelen lenni: de ezt az jelen lételt nem testinek állat és hely szerént valonak 

mondgyuk: hanem lelkinek, titkosnak, az jegyekre nézve szentseges hasonlatosságh által; az vévökre nézve 

penig hit által czak. Ez ellen penigh az Romai Anyaszentegyház tanittya és oltalmazza az alat szerént való 

változtatast, ugy hogy az kenyer és az bor az ige mondas után, Christusnak valoságos testéve es véreve 

változzek, és immár azok az iegyek többe, nem kényér sem bor, hanem valoságos és állat szerént való teste, és 

vére.” KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs…, 226–227. 
578 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt…, M3v–M4r. 
579 Uo., M4r. Vö. KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs…, 238–239. 
580 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt…, M4v. 
581 Uo., M4v–N1r. Vö. KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs…, 227–229. 
582 Uo., N1r–N1v. Vö. Uo., 229–231. 

 



119 

 

Perkins negyedik és hetedik pontjai pedig szentbeszédének negyedik583  és ötödik 

pontjaiba.584 A nézetek szembesítését és egyben egész prédikációját is a Catholicvs 

reformatvs negyedik caputjából származó hosszabb, szó szerinti idézettel zárja.585 

(Kecskeméti C. János teljes hetedik úrvacsora-prédikációjának szövegét és a Catholicvs 

reformatvsból származó szövegátemeléseket a 2. melléklet tartalmazza.)  

 Kecskeméti C. János teljes átlényegülést vitató prédikációjának elkészültében, 

legalábbis ahogy arról a hetedik prédikáció bevezetőjében ő maga tájékoztatja olvasóit, egy 

Ungvárott, akkori szolgálati helyén, lezajló esemény is nagyban közrejátszott. Az 1618. 

június 14-ei úrnapjához kapcsolódóan eleveníti fel a következőket: „Ez napon Vngvárat, egy 

néminémü Nadasi Pál nevü Iesuita ezen locust az szent Ianos irásából sok keresztyén 

embereknek fülök hallottára, az mi, egynyihány Tanitokkal való iélen létünkben vévé fel, 

magyarázatnak okáért, meyböl, az ö hozzá hasonló társaival egyetemben, az Christus Iesus 

testének és vérének, az Vr Vaczoráiában, valóságos ielen létét, testi foggal és száijal való 

vételét, akaria vala erössiteni, de semmiben nem mehete…”586 

 Arra a felmerülő kérdésre, hogy Kecskeméti C. János hetedik úrvacsora-

prédikációjában miért kap akkora hangsúlyt William Perkins műve, Perkins polémiákban 

való nemzetközi tekintélye és elismertsége szolgálhat lehetséges válaszul. A David 

Pareusnak heidelbergi és John Reynoldsnak oxfordi antibellarmin kollégiumai, katedrái 

mellett a cambridge-i egyetem antibellarmin katedrája is aktívan felvette a harcot Roberto 

Bellarmino nagyhatású Disputationesével.587 Cambridge-ben oktatott, akárcsak a 

kontroverzteológiai disputációkat vezető William Whitaker,588 William Perkins is.589 Ezen 

információkat figyelembe véve talán elfogadható, hogy a Catholicvs reformtavs fordítását 

prédikációinak összeállítása környékén befejező Kecskeméti C. nagyban támaszkodott 

William Perkins tekintélyére, mikor a trienti határozatokban megerősítést nyert teljes 

átlényegülés-tannal vitázó szentbeszédét megszerkesztette. Kecskeméti C.-nek a Homonnán 

és környékén 1615-ben intézményesen megjelenő Jézus Társaságát erélyesen támadó és a 

prédikációs kötet elkészültét is magába foglaló ungvári tevékenysége, meglátásom szerint, 

jól rokonítható a 17. század első két évtizedében tapasztalható nagyszombati konfesszionális 

                                                 
583 Uo., N1v–N2r. Vö. Uo., 232–233. 
584 Uo., N2r–N2v. Vö. Uo., 235–237. 
585 Uo., M2v–N3r. Vö. Uo., 242–244. 
586 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt…, M1v. 
587 ŐRY Miklós, „Bevezetés”, in PÁZMÁNY Péter, Krisztus látható egyházáról: Diatriba theologica: Pázmány 

első latin munkája, szerk. ŐRY Miklós (Eisenstadt: Prugg Verlag, 1975), 3–38, 17 és 22. 
588 Uo., 22. 
589 BERG, Angol hatások…, 71. 



120 

 

eseményekkel. Az elsősorban Forgách Ferenc esztergomi érsek vezette nagyszombati 

katolikus reform, mely a jezsuiták végül sikeres, szintén 1615-ös városi letelepítését is 

eredményezte, heves ellenállást váltott ki a javarészt katolikus Nagyszombatban felekezeti 

önmeghatározását határozottabban kinyilvánító kálvinista lakosságból. Úgy gondolom, 

hogy Kecskeméti C. János az ungvári Az papistak közöt es mi közöttünk... című polemikus 

prédikációs kötetének összeállításával és Catholicvs reformatvs-fordításával a felekezeti 

hovatartozást erősítő és a felekezetépítést előmozdító, összefoglaló jellegű kézikönyveket 

kívánt prédikátortársai és olvasói kezébe adni. Csakúgy, mint ahogy tette azt a 

Nagyszombathoz is köthető 1610-es oppenheimi, latin nyelvű, új szerkesztésű Fides Iesv et 

Iesvitarvm a katolikus megújulás elleni hatékonyabb fellépés érdekében. Annak, hogy 

Kecskeméti C. kézikönyvnek szánta kiadványait, mint látni fogjuk, nagy jelentősége volt a 

következőkben tárgyalni kívánt apokaliptikus jezsuiatellenességében is. 

2.2.2. Az iratok jezsuitaellenességének apokaliptikus kontextusa 

Az apokaliptikus hangvételű jezsuitaellenes megszólalások egyik korai példája a rendet 

állítólag még halála után is ostorozó Melchior Cano nevéhez kötődik. A Salamancában 

1548-ban feltűnő pátereket a város egyetemén tanító spanyol dominikánus az Antikrisztus 

előfutárainak tartotta.590 E szófordulat közhelyességét jelzi, hogy John W. O’Malley az Az 

első jezsuiták című monográfiájában említ egy másik, Sevillában történt 1556-os esetet, 

mikor egy szintén dominikánus hitszónok az Antikrisztus „előhírnökeinek” nevezte a 

jezsuitákat.591 A vád tehát egészen korán, a Jézus Társasága 1540-es hivatalos alapítása után 

szárnyra kapott katolikus berkekben. 

 Az apokaliptikus színezetű jezsuitaellenesség protestáns hasznosításáról Erik Nelson 

azt jegyzi meg, hogy az alkalmanként kifejezetten egy olyan katolikusellenes polémia része 

volt, melyben a jezsuiták már-már emberfeletti képességekkel és mágikus erővel bírtak.592 

A kora újkori nemzetközi jezsuitaellenes hagyományban a krisztusi nyájat megtévesztő, 

elcsábító és abban zavart keltő Sátán és démonjai középkori képzetének pápával és 

jezsuitákkal való azonosításával vált magyarázhatóvá a protestáns közösségek 

                                                 
590 NAUMANN, Der Jesuitismus..., 3. 
591 A 125 kötetnyi Monumenta Historica Societatis Jesu hat kötetét kitevő, a rend titkára, Juan Francisco de 

Polanco által 1573–1574 között lediktált Chronicon Societatis Jesu alapján O’Malley ezt írja: „Sevillában egy 

domonkos prédikátor 1556-ban azzal vádolta a jezsuitákat, hogy a templomban megzavarják a zsoltáréneklést, 

az alumbradosok tanítását terjesztik, a kegyelem bizonyosságát hirdetik, s hogy ők az Antikrisztus 

előhírnökei”. O’MALLEY, Az első jezsuiták, 325. Kiemelés az eredetiben. 
592 NELSON, „The Jesuit Legend…”, 95. 

 



121 

 

meggyengülése.593 A jezsuita legenda további elemét képezte, hogy a rendtagok titokban 

ármánykodnak, összeesküvéseket és merényleteket szőnek. A Jézus Társaságát ezért a kora 

újkori társadalomra titokzatos fenyegetésként elkönyvelt boszorkányok, zsidók és cigányok 

csoportjai közé igyekeztek sorolni.594 Thomas Kaufmann a harmincéves háborút megelőző 

időszak lutheránus felekezeteinek pesszimista, apokaliptikus perspektívájából is értékeli a 

jezsuiták 1590-es évektől már erősen átpolitizált jelenlétét. Ennek keretében szintén a 

boszorkányok és zsidók marginalizációjával állítja párhuzamba a jezsuitákra egyre nagyobb 

aggodalommal tekintő lutheránusok megnyilvánulásait.595 E folyamatok rokonságot 

mutatnak a Klaniczay Gábor által leírt, boszorkányokat érintő bűnbakképzéssel. A 

konfliktusoktól terhelt 15. században főként az állítólag ördögi varázslatokat alkalmazó 

boszorkányok lettek felelősek a természeti, magánéleti és társadalmi balszerencsékért: a 

legszörnyűbb gonoszság és rosszakarat megtestesítőiként a Sátán első számú földi 

szövetségeseivé léptek elő.596 

 Ezekről a jezsuitákkal is összefüggésbe hozott mágikus tevékenységekről a magyar 

területek protestáns zsinatai már a 16. században rendelkeztek: Nagyszebenben a szász 

evangélikus zsinat 1577-ben, a medgyesi magyar református zsinat pedig 1595-ben hozott 

elítélő, a híveket fenyítő egyházjogi kánonokat.597 Tóth G. Péter szerint, bár e zsinatok 

jelentősek, a szélesebb néprétegekre inkább azok az egyéni „szerzői kezdeményezések” 

lehettek nagyobb hatással, amikkel a katolikus és protestáns egyháziak egymással versengve 

feddték az ilyen jellegű tevékenységeket.598 Ezek, sok más mellett, olyan észlelések 

magyarázatai, melyek vagy spontán, véletlenül, vagy Isten büntetéseként, de akár a Sátán, 

az ördögök, démonok és az ezeket kiszolgáló boszorkányok ártó szándékának 

következményei. A tárgyakat benyelő (benyeletett) és ürítő ember mirákulumainak 

protestáns lejegyzői között olyan személyeket találunk, mint Bornemisza Péter, Alvinczi 

Péter, Tofeus Mihály és Kecskeméti C. János.599 A légy képében benyelt ördög vagy incubus 

egyik középkori eredetű exempluma Magyarországon Kecskeméti C. János 1615-ös egyik 

                                                 
593 Uo., 108. 
594 Uo., 96. 
595 KAUFMANN, Konfession und Kultur..., 206–209. 
596 KLANICZAY Gábor, „Ördögi kísértetek – Bornemisza Péter és a reformáció ördögképe”, in Mindennapi 

választások: Tanulmányok Péter Katalin 70. születésnapjára, szerk. ERDÉLYI Gabriella és TUSOR Péter, 617–

635 (Budapest: MTA Történettudományi Intézete, 2007), 622. 
597 TÓTH G. Péter, „Tárgyak, férgek, démonok: Társadalmi válságtünetek és demonológiai diagnózisok a kora 

újkori Magyarországon”, Korall: Társadalomtörténeti Folyóirat, 35 (2009): 5–42, 6. 
598 Uo., 6–7. 
599 Uo., 19–20. 

 



122 

 

prédikációjából ismert.600 Forrásmegjelölése a lutheránus humanista orvos, Job Fincel  

elsőként 1556-ban kiadott művére, a De miraculis sui temporisra (Wunderzeichen) mutat.601 

Kecskeméti C. János ezek szerint jó ismerője volt a csodajeleknek, ördögi csodáknak. Nem 

kifejezetten apokaliptikus jezsuitaellenességéhez kötődően, de Pázmány Péter elleni 

Feleletében találhatunk ilyesféle fejtegetéseket. Erre a későbbiekben visszatérek. Ami 

viszont ténylegesen Kecskeméti C. János apokaliptikus jellegű argumentációjának részét 

képezi, az a rendtagok nyelvi készségeinek ismételt hangsúlyozása: tolmácsolásában ez teszi 

őket alkalmassá az egyszerű nép, de ami a konfesszionalizációra nézve és a kor erőviszonyait 

figyelembe véve sokkal veszélyesebb: a rendek megtévesztésére és maguk mellé állítására 

is. Nem egyszer kiemeli, hogy a nyilvánvalóan hamis jezsuita kommunikáció csábítja a földi 

hatalom birtokosait hitehagyásra, majd tüzeli fel az igaz hit megtámadására. 

 Kecskeméti C. jezsuitaellenes szövegegyüttesét feltételezésem szerint a 

szövegátemelések mellett ez a gondolati, apokaliptikus színezetű jezsuitaellenesség fogja 

egységbe. Ungvári művei közül időben elsőként, kéziratban a dedikáció szerint 1613-ban 

elkészült Fides Iesv et Iesvitarvm, igaz, fordításban, de már tartalmazza ezt a fajta 

argumentációt. Az 1573-as első latin szöveg Praefatiója – melyet a lutheránus Johann 

Marbach írt, ám a magyar fordítás alapját képező 1610-es latin kiadás névtelenül közölt – az 

antijezsuita érvelést a Jézus Társasága név eredetével és a Jézus nevével való visszaélés 

leírásával indítja. Ezt a rend arra használja, hogy a községben bizalmat keltve magához vonja 

annak lakosságát, melytől a népnek ezért igen kell magát oltalmaznia. Ezt a rövid néveredeti 

fejtegetést a következő mondatok konkrétan apokaliptikus, jánosi jelenésekre (Jel 16.13–14) 

épülő hasonlata követi: „…szol azokrol az harom tisztatalan lelkekröl, az menyei latasrol irt 

könyvben, kik az Sarkánnak vadnak, es hamis Prophetanak szaiábol, az beka modgyára 

szarmaznak. […] ördöghi csodakat tesznek: hogy az földi Királyok eleiben mennek egyben 

gyüitvén öket bay viadalra, amaz nagy napra, mind azokat igazan ezekre szabhatni.”602 A 

hasonlítás alapja ez: „…mert miképpen az bekák, az ö szüntelen valo kialtasokkal tovab nem 

mehetnek, hanem csak mind azon eggyet kialtiak: azon képpen ezek az ö szüntelen valo 

irásokkal, csak ugyan azon egyet mondgyak, az Papának elsösége…”603 Ez a pápai elsőség 

pedig az írásmagyarázatra és az egyház építményrendszerére is kiterjed. Az elmondottak 

                                                 
600 Uo., 23. Az exemplum forrásait, módozatatait ld. DÖMÖTÖR Ákos, A magyar protestáns exemplumok 

katalógusa, Folklór Archívum 19 (Budapest: MTA Néprajzi Kutatóintézet, 1992), 158. 
601 KECSKEMÉTI C. János, Harom fü…(1615), Aa3r. Az ördögöt légy formájában farsangoláskor megivó lány 

teljes történetét ld. Aa2v–Aa3r. 
602 KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm..., )(2v. 
603 Uo., )(3r. 



123 

 

legjobban tehát a jezsuitákra illenek, véli a Marbachot fordító Kecskeméti C., akik Isten 

akaratával ellenkezve királyokat és fejedelmeket indítanak fel és gyűlöltetik meg a 

protestánsokat. Erre a protestánsok naponta láthatnak példát. Marbach jezsuitaellenes 

érvelésének egyik fő mondanivalója, hogy a jezsuiták a bibliamagyarázásra is kiterjedő 

ordinaria successiót, a pápák egymás után való beszállását azért védelmezik, mert az 

egzegézis és ordinaria successio alapján akarják a protestánsokat az Anyaszentegyház 

társaságától „kirekeszteni”.604 Az érvelés jellemző elemei, ahogy azt látni fogjuk,  

megtalálhatók Kecskeméti C. önálló művében, az Az papistak közöt es mi közöttünk… című 

polemikus prédikációs kötetének Epistola dedicatoriájában, valamint a Catholicvs 

reformatvs-fordításhoz saját maga által írt ajánlásában. 

 Különös, hogy a dedikációk végén található évszámok alapján második,605 1618-ban 

kéziratban elkészült Feleletében nincs igazán fókuszba helyezve a jezsuiták apokaliptikus 

ténykedése. A kiadvány főszövegét azonban rögtön egy merész, a végkifejletet jelentő 

kárhozatra való utalással indítja: „Az ö pokolra vezető Kalavzzanak, tizen harmadik 

könyvének elöl járo beszédében, mellyet irt […] az Szentek tiszteleti, és segitségöl való 

hivása felöl, pöki markát, Pazmany Peter, s-azt meri mondani…”606 Vagyis a „pokolra 

vezető Kalauz” beszédes és a megtámadott, összefoglaló igényű teológiai munka státuszát 

figyelembe véve kifejezetten sértő szókapcsolattal tematizálja Pázmány ebbéli szerepét. A 

Felelet egy későbbi szakaszában külön kitér az igaz és a hamis, avagy ördögi csodák 

különbségeire is. Ez azért lehet kutatásom szempontjából megfontolandó, mert a marbachi 

Praefatio a jezsuiták főurakat megtévesztő tevékenységét elsőként az ördögi csodákkal köti 

össze. Kecskeméti C. szöveghelye az 1613-as Kalauz tizenharmadik könyvének azon 

kijelentéseit támadja, melyek az „igaz Isteni Csudákkal” akarják bizonyítani a szentek 

segítségül hívásának helyénvalóságát.607 Miután felsorolja az igaz, Istentől származó csodák 

szigorúan bibliai megalapozottságú ismertetőjegyeit, Pázmánytól eltérően kitér a hamis, 

ördögi csodákra. Ezek, noha Isten engedelméből, ítéletéből származnak, az ördögök művei 

az igazság elhomályosítására és a hamisság erősítésére. Figyelmeztet, hogy amit 

Theodorétosztól, Euzébiusztól, Szozomenosztól, Bonfinitől és Nikeforosztól Pázmány 

előszámlál a Kalauzban, azt nem kell meghallani: „szofia beszéd, az irásban nincz 

                                                 
604 Uo., )(3r–)(3v. 
605 „Ex Musaeo Vnghvariensi, die 20. Augusti Anni 1618.” KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., 

)o(ivr. 
606 Uo., A1r. 
607 PÁZMÁNY, Kalauz, 792–794. 

 



124 

 

fundementuma”.608 Mindegyik vagy ördögi csalárdságból, varázslásból és álomlátásból, 

„vagy más egyéb ördögi practicából löttenek, minémüek mostis a Pápistáktul czelekettenek, 

az ö hütötlenségekben és tévelygésekben valo Confirmaltatásokra, mert ö közöttök sokan 

vadnak és voltanak afféle Magusok, varáslok büiösök baiosok, mint hogy ördöggel 

cimborások”.609 Kecskeméti C. summás kijelentése szerint tehát a Pázmány Péter által 

igaznak, isteninek tartott csodák valójában ördögiek, melyekkel közöttük: a pápisták 

táborában élnek sokan. Érvelésének második szakaszát Pázmány következő mondatára adott 

válasza teszi ki: „Sz. Ágoston, és töb hasonló Fö emberek agya-veleje sem vólt ugorka, hogy 

az szemmel látott dologrul oly ititletet nem tudtak vólna tenni, mint valamely Bikczis Kósta 

Praedikatorocska Ezer esztendövel az lött dolog-után…”610 Kecskeméti C. gunyorosan és 

indulatosan így vág vissza az akkor már érsek Pázmány korábbi, 1613-as szavaira: „Ha penig 

minket nevezz bikczos Praedikatoroknak, io ersek Vram, tisztesseg légyen Erseksegednek, 

de ha illyen ezer béllyeggel […] megh sütöt Pap […] volna-is, nem hinnének szavának, és 

ördögi czodáinak, ugy, mint ez elöt ennyihány esztendövel Istennek megmondot szavának, 

és abbol teszünk itiletet az hütnek […] vallásnak, mi volta felöl…” Akárcsak Marbach, ő is 

többek között a jezsuitáknak, de legalábbis az 1616-os érseki kinevezése előtt szintén 

jezsuita Pázmány Péternek tulajdonítja az ördögi praktikákat: „…nem ugy, mint te, az te tök 

agyadbol, és te hozzád hasonló, ördögi practikakkal meg rakodott embernek czodáibol…”611 

Megjegyzendő, hogy a témakörhöz Kecskeméti C. visszatér úrvacsora-prédikációinak első 

darabjában, mikor a katolikus mise hét vétkét sorolja fel.612 Az ötödik vétek itt maga a 

varázslás, „mert ök azzal mernek kérkedni, hogy ha az igiket el mondgya az Pap, […] ez az 

én testem, az Christust ezzel le hozzák az éghböl az ostiában, és Christus testévé tészen, s 

ezt-is sugva czelekeszik penigh, hogy senki se hallya, se ércze, hogy az varáslás 

foganatosabb legyen…”613 A Feleletben leírtak alapján, úgy gondolom, megalapozott az az 

értelmezés, hogy Kecskeméti C. János a szélesebb néprétegeknek szánt conciójában már-

már ördögi praktikaként tartja számon ezúttal a katolikus áldozat bemutatását. Az Epistola 

dedicatoriában ismét ezt sugalmazza, mikor a szerinte hiábavaló mise közben úgy 

cselekszenek, hogy azt senki se tudja, vagy amit mondanak és olvasnak, azt senki ne értse.614 

                                                 
608 Uo., G3r. 
609 Uo., G3r–G3v. 
610 PÁZMÁNY, Kalauz, 793. 
611 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., G3v. 
612 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., Fr–F2r. 
613 Uo., F2r. 
614 Uo., )o(2v–)o(3r. 

 



125 

 

 Kecskeméti C. János fennmaradó két, a dedikációk szerint 1620-ban teljesen 

elkészült kiadványa a Felelethez képest jóval határozottabban és részletesebben fejti ki a 

pápa-Antikrisztusnak szolgáló jezsuiták apokaliptikus, kárhozatra hajtó munkálkodását. 

Tény, hogy William Perkins Catholicvs reformatvsa eredetileg katolikusellenes és nem 

jezsuitaellenes kiadványnak készült. Ettől függetlenül a kora újkori nyomtatványok egyik, 

ha nem a legfontosabb paratextusa, a Kecskeméti C. által 1620. szent Iván havára,615 azaz 

júniusra keltezett főúri ajánlása helyenként motivikus hasonlóságokat mutat a Fides Iesv et 

Iesvitarvm marbachi Praefatiójának jezsuitaellenes megnyilvánulásaival. Mivel a 

Kecskeméti C.-féle dedikáció megelőzi Perkins saját, Egynehány Vetelködés címen fordított, 

Ján 18.3-ra alapozott bevezetését, a nyomtatványt fellapozva elsőként Kecskeméti C. 

textusával találkozhatunk. Ez pedig így egy újfajta, az egész kiadványra érvényes, 

kifejezetten jezsuitaellenes olvasatot kínál a befogadóknak. Az ezúttal iktári Bethlen 

Istvánnak dedikált Catholicvs reformatvs-ajánlást Kecskeméti C. egy jelöletlen, a 

jezsuitaellenesség szempontjából is sokat mondó lukácsi idézettel (Luk 16.8) kezdi: „[e]z 

vilagnak fiai, ugymond, okossabbak és szorgalmatosbak az ö nemzetségekben az 

világossagnak fiainál…”616 Noha ez minden időben igaz, mondja, de annál igazabb a 

mostani, utolsó időkre. Miután általánosságban megemlíti az evilági javakat és hatalmat 

gyűjtőket, rögtön a rómaiakra, Krisztus igaz anyaszentegyházának ellenségeire fordítja a 

szót: „…nagyob szorgalmatossaggal, mikor volt azon, hogy az ö birodalmat killyeb 

terjeszsze, mint az mostani üdöben: holott semmi munkájat, faratsagat, ügyekezetit, pénzét, 

nem szánta es nem szannya az Romai Papa, hanem mindenkeppen azon volt, es vagyon, 

mind tüzel fegyverrel, fizetéssel, fenyitékkel, hizelkedéssel, hogy azokat, kik az Istennek 

lelkétöl megh vilagosittatván tölle egyszer el állottanak, ismét hozzaja haycsa”.617 Eszerint 

a római egyház egy terjeszkedő birodalom, melyben a pápa mint vezető nemcsak pénzzel és 

hízelgéssel, hanem erőszakkal is igyekszik az egyszer tőle elállt személyeket visszatéríteni. 

Ezután következik a polemikus prédikációkból jól ismert fordulat, vagyis hogy (ezúttal nem 

a jezsuiták, hanem) a pápa mindezt az ő korifeusának, az ördögnek felindításából cselekszi. 

Ezt a prédikációk Epistola dedicatoriájának kezdő soraiban használt Isidorus-idézettel 

egészíti ki: az ítélet napját látó Sátán társakat szerez magának, hogy velük együtt a gyehenna 

tüzére mehessen.618 A szentbeszédekből megismert leszármazás alapján szinte 

                                                 
615 KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs..., (:)7v. 
616 Uo., (:)2r–(:)2v. 
617 Uo., (:)2v–(:)3r. 
618 Uo., (:)3r. 



126 

 

törvényszerűen a Catholicvs reformatvs-ajánlás ezen pontján kapcsolja be Kecskeméti C. a 

jezsuitákat: „[s] ennek inditásábol cselekeszik, az pápának követi es szolgaijs, az Jesuitak 

kivaltkepen, hogy minden napon, uyob uyob dolgokat talalnak, kikkel az ö szándékokat 

végben vihessék, némellyek az Magistratusokat, Fejedelmeket, Vrakat, hamis és álnok 

tanacsokkal köszörülik es indittyak fel, nemellyek szantalan sok irasokat tésznek, 

mellyekkel hogy már, az ö értelmeket igazitsak, az mienket roncsak…”619 Jól kitapinthatóan 

két fronton végzik pápai szolgálatukat: némelyek a hatalmasságokat megkörnyékezve, 

hamis és álnok tanácsaikkal valószínűleg politikain, némelyek írásaikkal teológiain. Utóbbit 

a jezsuiták abbéli igyekezetének leírásával teszi nyilvánvalóvá, melynek során az egyébként 

magától is könnyedén leomló fundamentumot, a római hitet védelmezik.620 A kép előfordul 

mind a Fides Iesv et Iesvitarvm egyik üdvözlő versében, mind polemikus prédikációs 

kötetének legutolsó prédikációjában. A Fides Iesv et Iesvitarvmban egy, a nyomtatványban 

közölt ének kezdő soraiban ekképp: „Por fövenyen epült, nedvességtöl örült Iesuitaknak hiti, 

el olvad mint az ho, nem leszen allando mihelt kisirtet eri: Igér s-meg nem adgya, melegh s-

hideg szava, ez gyümölcse ö neki”.621 Ezt a Balassi-strófában írt éneket, ahogy arra a záró 

sorok utáni latin megjegyzés622 nyomán az RMNy felhívja a figyelmet, Újhelyen, 

Virágvasárnap énekelték.623 Ez azt mutatja, hogy népénekként valószínűleg szélesebb 

körben ismert lehetett a „jezsuiták hitét” célba vevő ének. Az Antikirsztusról szóló és az 

egész kötetet lezáró, a református hit nyílt megvallására ösztökélő Tizedik praedicatióból 

pedig ezt tudhatjuk meg: Kecskeméti C. egzegézisében az, hogy az asszony magván 

hatalmát kiterjeszteni képtelen vörös sárkány a tenger fövenyére állt, nem jelent mást, 

minthogy igyekezetének a fövenyre épített házhoz hasonlóan semmi erőssége, támasza és 

alapja sincsen. Ellentétben Mihály arkangyallal, azaz Krisztussal, aki a hegyre állt fel, mely 

„az hegyen épittetet városnak, erös, állandó, és meg maradando állapattyát ielenti”.624 Egy 

lappal később a „Miért kel ezt meg tanulni?” kérdésre válaszolva, a hívek vigasztalására 

(consolatio) ismét nyomatékosítja, hogy hiába hadakozik a Sátán az Isten eklézsiája ellen, 

nem állhat kősziklára, azaz nem lesz maradandó az országa, mert „el romol […] ugymint, 

az melynek fondamentoma fövenyen vagyon”.625 A Catholicvs reformatvs-dedikáció 

folytatásában Kecskeméti C. János a pápát kiszolgáló jezsuiták elleni lustaságot ostorozva 

                                                 
619 Uo., (:)3r–(:)3v. 
620 Uo., (:)3v. 
621 KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm..., )( )( )(5v. 
622 „Idem feria Palmarum Uyhelini in gratiam interpretis cecinis” Uo., )( )( )(6r. 
623 RMNy 1171. 
624 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., X4r. 
625 Uo., X4v. 



127 

 

jegyzi meg: „Ezek ellen, mi mely restek legyünk, nyilvan vagyon. Igen kevesen vadnak az 

egyhazi szolgakbann-is, annálinkab más rendekben”, akik az Isten anyaszentegyházához 

való buzgóságból azt oltalmaznák, azért fáradoznának, vérüket, költségüket ne szánnák és 

hadakoznának. Ezért van, „hogy sokan töllünk el álván, hozzaiok haiolnak, avagy, mert az 

ellenekezöknek tudomanyokat nem tudgyak, az mienket nem értik, avagy nem itilnek igen 

nagy vetélkedést es külömbseget, ö közöttök es mi közöttünk lennie, s-ez az oka, hogy sokan 

azt gondollyak, söt ugyan mondgyak-is, hogy nem karhozatos s-nem veszedelmes, akar 

mellyik tudomant vallyak, akar mellyik Ecclesiaban legyenek.”626 A citátum szerint a 

jezsuita hittérítések azért lehetnek sikeresek, mert a rendek – beleértve az egyháziakat – nem 

veszik a fáradtságot a hit tanulmányozására: az ellenkező, de még a saját tudományukat sem 

ismerik behatóan, így a különbségeket sem tartják fontosnak. Sőt, sokan közülük nemcsak 

gondolják, de ki is mondják, hogy az egyházi hovatartozás nem jelent veszélyt az 

üdvösségre. Az Az papistak közöt es mi közöttünk… című polemikus prédikációs kötetéhez 

hasonlóan Kecskeméti C. azonban határozott szembenállást lát a két tábor között, melyet 

szóhasználatában itt is megjelenít: ő közöttük és mi közöttünk. A jezsuitaellenes 

argumentáció logikai felépítése magyarázatként szolgál arra, tulajdonképp miért készült el 

az egész Perkins-fordítás: „Hogy azert mind ezeknek eleit venne […] Gvilielmvs Perkinsvs 

nevü Doctor Anglus ez elött egy-néhany esztendökkel irt Angliai nyelven egy könyvet…”627 

Kecskeméti C. számára azért válik lényeges feladattá William Perkins Catholicvs 

reformatvsának magyarra fordítása, mert az a két fél közötti, a dedikáció eddigi szavai 

alapján a jezsuiták különösen aktív részvételével zajló vetélkedésekről nyilván és világosan 

ír.628 S épp azért szükséges továbbá, hogy az angol, spanyol és latin nyelvű kiadás után 

minden nyelven, köztük a „barbara lingva” magyaron is megszólaljon e rövid, de bölcs 

kicsiny könyv,629 mert hasznos minden olvasni tudónak a hitvédelemhez és a Kecskeméti C. 

János szerinti helyes választáshoz és ítélet meghozatalához: „…mindeneknek, kik irast 

olvasni tudnak, kezekben forogjon, hogy az […] kölömbsegeket, meg ércsék […] azokét 

hatra hadni, az mienket választani azoknak meg felelni, az mienket oltalmazni tudgyak”.630 

 Az Az papistak közöt es mi közöttünk… két hónappal később, 1620 augusztusában 

kelt Epistola dedicatoriája kertelés nélkül kijelenti, hogy a prédikációk egyik célja, hogy 

                                                 
626 KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs..., (:)3r–(:)4v. 
627 Uo., (:)4r. 
628 Uo. 
629 Uo, (:)4v. 
630 Uo., (:)4v–(:)5r. 

 



128 

 

bizonyítsa a pápa Antikrisztus voltát, s hogy a jezsuiták és pápisták annak tagjai: „Az Pápát 

Antichristusnak és magokat annak tagainak ök tagadgyák, én penigh bizonijtom”.631 A 

mondat az ajánlás gondolati ívének végén található, a konklúzió részeként. Argumentációja 

oda fut ki, hogy a jezsuitákkal való, szinte minden hitcikkelyre kiterjedő vitában a 

legfontosabbak a keresztséget, az úrvacsorát és az Antikrisztust tárgyaló artikulusok, 

hitágazatok.632 Épp azért születtek ezek a szövegek, hogy azokat a monstrumokat, azaz a 

jezsuitákat, akikkel Kecskeméti C. saját szavaival élve veszekedése és ügye van, 

megcáfolják és az ungvári községet a hitbeli okítás eszközével az igaz hitben tartsák a 

missziós térítések közepette.633 A dedikáció elején használt Isidorus-idézet alapján a világ 

végét érző, társaival együtt gyehennára jutó ördög pontosan azért „támasztott” olyan 

szerzeteket, mint a jezsuiták.634 Leírásában az ezer mesterségű ördög nem ítélt jobbat és 

ártalmasabbat, mint hogy az Isten igéjét igazán és tisztán hirdető lelkipásztorok ellen 

támadjon. E támadások végrehajtói pedig a jezsuiták és pápisták, akik tudva azt, hogy a 

fejedelmek, urak és főrendek úgyis az ő pártjukat fogják, felfuvalkodásból, kevélységből és 

megutálásból a lelkipásztorokat nem papoknak, hanem csak prédikátorocskáknak nevezik. 

A megnevezés arra szolgál, hogy a községet elidegenítsék a lelkipásztoroktól, amivel 

egyszersmind el is vonják azt Isten tiszta és igaz igéjének hallgatásától. Az általa felvázolt 

jezsuita hittérítői folyamat utolsó lépcsőfoka, végső célja pedig nem más, mint hogy a 

közösséget „az dögletes tudományokra haytván, idvösségektöl megh foszszák, és az örök 

kárhozatra ejczék”.635 Az már a prédikációkból és az Epistola dedicatoria fentebb elemzett 

részeiből kiderült, hogy a pápa-Antikrisztus (intézményként) a hétfejű vörös sárkány által 

kiábrázolt Sátán időben legközelebbi, legártóbb fejének felel meg. Vagyis korifeusa, 

irányítója a szintén Antikrisztusnak nevezett tagoknak; többek között az ördög által 

támasztott jezsuitáknak. A rendeket megtévesztő pápa-Antikrisztus, hamis Próféta636 

egzegézisében a vörös sárkány legártóbb feje, farka pedig „nem egyéb, hanem mind az, 

valamellyel az Isten Ecclesiájában levö hiveket akaria az Christus igaz pásztornak aklából 

el czalni, el idegeniteni és holdoltatni.”637 

 Kecskeméti C. János Antikrisztus-értelmezése, melyben, eltérően az azt megelőző 

16. századi magyar nyomtatott leírásoktól, kifejezetten hangsúlyos elemként jelentek meg a 

                                                 
631 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., )o(3v. 
632 Uo., )o(3r. 
633 Uo., )o(3v. 
634 Uo., )o(2r–)o(2v. 
635 Uo., )o(2v. 
636 Uo., S2r. 
637 Uo. 



129 

 

jezsuiták, jól tükrözi az apokaliptikus színezetű jezsuitaellenesség nemzetközi arculatát. Ha 

megnézzük például Kecskeméti C. János mesterének, David Pareus heidelbergi 

teológiaprofesszornak a véleményét a rendtagokról, hasonló vonásokkal találkozhatunk. 

Irenicumának XXIV. fejezetében a két protestáns felekezet között tapasztalható 

távolodáshoz kapcsolódóan így ír a pápa-Antikrisztusról és a jezsuitákról: mivel a 

lutheránusok inkább vállalnak közösséget a pápistákkal, mint a kálvinistákkal, kész csoda, 

ha a római Antikrisztus kardinálisaival és jezsuitáival „nem nevetne a markába”.638 Majd a 

XXVI. fejezetben megemlíti, hogy a lengyel jezsuita Andrzej Jurgiewicz (Andreas 

Jurgiewicius) panaszai alapján a lutheránusok a rendtagokat az „Antikrisztus rabszolgáinak” 

nevezik.639 Az Irenicum XXIV. fejezetéből készült 1620-as Erwegungjában pedig azt írja, 

hogy a lutheránusok szerint a jezsuiták a bizalmatlanság megalapozói, előidézői,640 akik 

szinte minden fontosabb helyen: egyetemeken, püspökségekben, királyságokban, hercegi és 

nemesi udvarokban jelen vannak és tevékenykednek. S végül azt is, hogy amit a jezsuiták az 

„az eretneknek tett hit nem kötelez” kijelentésről Spanyolországban és a Német-római 

Birodalmon kívül egyrészt nyíltan, másrészt Németországban leplezetten vitatnak, az immár 

a pápisták bevett stílusa és gyakorlata.641 A Pareus által felsorakoztatott közhelyekből a 

rendről az a kép alakulhat ki az olvasóban, hogy az egy olyan, a pápa-Antikrisztust feltétel 

nélkül kiszolgáló, a más kárát gúnyosan kinevető szerveződés, mely a kiemelt helyekre 

beépülve felekezeti, politikai széthúzást és bizalmatlanságot kelt a felek közt a pápai hatalom 

kiterjesztésének érdekében. 

 Kecskeméti C. János előszavainak és egyéb szövegrészleteinek elemzései, úgy 

gondolom, jól mutatják apokaliptikus jezsuitaellenes megnyilvánulásainak fejlődését. Talán 

elfogadható az a feltételezés is, hogy Kecskeméti C. szemléletére nagy mértékben hatott a 

Fides Iesv et Iesvitarvm Johann Marbach által írt előszava; pontosabban annak a János 

                                                 
638 „Quibus magis affines doctrina sunt Lutherani: iis magis fidere et consociare se debent. […] Magis igitur 

Papistis fidere, & consociare nos debemus, quam Calvinistis. Mirum vero, si Antichristus Rom. cum suis 

purpuratis & Jesuitis hic in sinum non rideat.” David PAREUS, Irenicum sive de unione et synodo evangelicorum 

concilianda liber votivus paci ecclesiae & desideriis pacificorum dicatus (Heidelberg, 1614), 137. 
639 „Iesuitas […] dicunt Antichristi mancipia…” Uo., 191. 
640 „Auch nemen sie die Jesuiten, als Stifter des Mistrawens…” David PAREUS, Erwegung deren Theologen 

meynung, die sich nicht schewen, Evangelische Herrschafften zu bereden, daß sie lieber mit den Papisten, und 

dem Römischen Antichrist, als mit den Reformirten Evangelischen, die sie aus haß Calvinisch nennen, 

Gemeinschafft haben sollen. Aus dem in Anno 1614. gedructen Irenico Herrn Doctoris Parei gezogen...Sampt 

einem Nothwendigen Appendice oder Anhang (Heidelberg, 1620), Cr. 
641 „Die Jesuiter belangend, lassen sich die numehr von andern Papisten schwerlich trennen, nach dem sie fast 

alle Canzeln in Hohenstifften, Universiteten, Bisthumben, Königreichen, Fürsten und Herrn Höfen des ganzen 

Bisthumbs, er practiciret und betretten haben. […] Dann was die Jesuiten De fide haereticis non servanda, 

theils Apertè Offentlich in Spanien, und ausser dem Röm: Reich, theils Tectè Verdeckterweise in Teutschland 

disputiren, ist numehr bey den Papisten der gemeine Stylus und Praxis worden…” Kiemelés eredetiben. Uo., 

Cv. 



130 

 

jelenéseiből származó citátuma. A bibliai helyre alapozott kijelentés főbb elemei még 

egyszer a következők: a sárkány és hamis próféta szájából béka módjára származó jezsuiták, 

„ördögi csodákat” téve, földi királyokat gyűjtenek a végső nagy ütközetre. Fontos különbség 

Kecskeméti C. saját nézetéhez képest, hogy Marbach Praefatiójában nem bontja ki sem a 

pápa közbevetett, koriféusi szerepét, sem Antikrisztus voltát. Annak ellenére sem, hogy a 

Fides Iesv et Iesvtitarvm főszövegének az Az Anyaszent-egyhazrol című XVI. caputjában, 

valamint a függelékben közölt pápai formula XIV. pontjában is találhatunk a pápa-

Antikrisztusra vonatkozó utalásokat. Ezek közül leghatározottabb a XVI. caput János 

jelenéseinek 17. fejezetét alapul vevő megállapítása: az egyháznak egykor otthont adó Róma 

immár az „Anti-Christusnak, avagy az Babylloniai paraznanak” lakhelye, valamint az 

ördögök „pervatája és mocsokja”.642 A függelék a Krisztus igaz tudományától elhajlott pápát 

továbbá istentelennek, s így átkozottnak és Isten ellenségének nevezi.643 Ugyanitt teszi fel a 

kérdést, vajon lehet-e Krisztus földi helytartója olyasvalaki, aki „szamlalhatatlan lelkeket 

seregenként” von a pokolra.644 A Praefatio a továbbiakban az Isten akaratával szembemenő 

pátereket tartja felelősnek a királyok és fejedelmek felindításáért és a protestánsok elleni 

gyűlöletük fellobbanásáért. S nem utolsó sorban az anyaszentegyházból való kirekesztésért, 

melyhez eszközként a Jézus Társasága békamód folyton csak egyet, az egzegézisre is 

kiterjedő ordinaria successiót ismételgeti. Az alapvető jezsuitaellenes gondolati panelek és 

közhelyek, úgymint az ördög szolgálatában álló, a földi hatalmasságokhoz közeledő, a 

protestánsok ellen gyűlöletet keltő jezsuita „természet”,645 továbbá az egyházból való 

kirekesztési szándék már ebben a Kecskeméti C. által fordított szövegben megjelenik. Azt 

azonban ismételten szükséges megjegyezni, hogy bár Marbach az ördögi csodák (signa 

Daemoniorum) szókapcsolattal utal a jezsuiták természetfeletti,646 mágikus képességeire, 

Kecskeméti C. azt nem igazán apokaliptikus jezsuitaellenessége kifejezésekor alkalmazza. 

Tehát az ilyen jellegű argumentációban lényeges szerepet kapó földi hatalmasságokra nála 

nem a démoni mágia, hanem a marbachi előszóban úgyszintén megtalálható gyűlöletkeltés 

és felindítás: a kommunikáció, retorikai megindítás és érzelemkeltés van nagyobb hatással. 

Elmondható, hogy Kecskeméti C. jezsuitaellenes hangvételét nagymértékben meghatározza 

a magyarországi jezsuita missziók elsődleges célpontját képező nemesi rétegnek szánt 

figyelemfelkeltés. Mivel arról fentebb már esett szó, hogy a harmincéves háborút megelőző 

                                                 
642 KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm..., 371. 
643 Uo., 411–412. 
644 Uo., 412. 
645 Uo., )(3r. 
646 Uo., )(2v; latinban Fides Iesv et Iesvitarvm...(1573), )(3r; Fides Iesv et Iesvitarvm...(1610), )(3r. 



131 

 

apokaliptikus nemzetközi és hazai közhangulat, továbbá az ungvári felekezeti viszonyok, 

jezsuita missziók nagy hatást gyakoroltak a vizsgált jezsuitaellenes szövegegyüttes 

keletkezésére, ezeket a továbbiakban nem részletezném. Ezért inkább a kiadványok által 

megszólítottak körével, valamint azokkal az artikulációs különbségekkel foglalkozom, 

melyek nagyban összefüggnek a nemesség felekezeti identitására hatást gyakorló jezsuita 

térítésekkel. 

 Szenci Molnár Albert levelezése alapján Vásárhelyi Judit korábban idézett 

megállapítása, hogy azért ítélték Magyarországon különösen fontosnak a tizenhat artikulust 

tárgyaló Fides Iesv et Iesvitarvmot, mert olyan eszközt láttak benne, mellyel sikeresen 

„védekezhettek a lelkipásztorok, sőt a közepesen képzettek is a pápisták zaklatásai ellen.”647 

Nem lehetett ez másképp a Gyarmathi Miklós könyvének beszerzésére, elolvasására, 

tanulmányozására és a szövegek összeolvasására ösztönző, a szentek tiszteletét illető 

artikulussal vitázó Felelet esetében sem.648 A komoly teológiai anyagot mozgató, huszonkét 

hitágazatot kifejtő Catholicvs reformatvs főúri ajánlásában Kecskeméti C. maga szólít fel 

minden olvasni tudót, hogy haszonnal forgassa a kiadványt a hitvédelem és a helyes ítélet 

meghozatalának érdekében.649 Mindebből kiderül, hogy a három kiadvány célközönsége a 

tanultabb prédikátorok és az olvasni tudó, tanultabb laikusok. Az Az papistak közöt es mi 

közöttünk… című polemikus prédikációs kötet esetében a kiadvány egésze, az előző 

fejezetek elemzései, valamint az Epistola dedicatoria egyik mondata alapján azonban már 

más volt a helyzet. A prédikációk ugyanis a Kecskeméti C. által három legfontosabbnak ítélt 

artikulust tárgyalják a hangsúlyozottan hitbeli okítást célzó káté- és magyarázatos 

prédikációk keretében. A szövegek, polemikus prédikációkról lévén szó, néhol 

részkülönbségeken vitázva fejtik ki a három hitágat illető alapvető tudnivalókat. Az okító és 

öntevékenységre felszólító szándék további nyomait viseli magán a hatodik úrvacsora-

prédikáció azon szakasza, mely nem kevesebb mint hét alkalommal szólítja fel a 

hallgatóságot és olvasót az elhangzottakról,650 leírtakról való gondolkodásra. Kecskeméti C. 

szerint ugyanis ebből az önálló elmélkedésből támad többek között a vallástétel és a 

békességtűrés is: „Mikor ezekröl elmélkedünk, az Isten haragia felöl való gondolkodásból 

                                                 
647 VÁSÁRHELYI, „Egy jezsuita-ellenes... ”, 253.  
648 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., A1v és A2v. 
649 KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs...., (:)4v–(:)5r. Baricz Ágnes megjegyzi, hogy Suri Orvos Mihály a 

Kecskeméti C. nyomtatásban megjelent fordítását megelőző, kéziratban maradt 1602-es Catholicvs 

reformatvs-fordítását nem mellesleg kifejezetten egy laikusnak: Asztalos Andrásnak, a nagyszombati 

kálvinista közösség vagyonos patrónusának ajánlotta. BARICZ, „Suri Orvos...”, 30. 
650 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt..., L3v–L4v. 

 



132 

 

támad mi bennünk igaz töredelmességh az bünnek undokságán való faydalom. Az Isten 

kegyelme, és az Christus áldozattya felöl való gondolkodásból támad hüt, mellyekböl támad 

hálaadás, vallástétel, békességgel való szenvedés, és egyéb keresztyéni sz. czelekedetek, 

mellyekröl ez vaczora minket emlekeztet.”651 Az Epistola dedicatoria legárulkodóbb 

mondatában Kecskeméti C. kiemeli, hogy a kiadást elsőként az együgyűek,  azaz 

tanulatlanok kérték: „…meg gyözettetvén […] az én szegény egyegyü halgatoimnakis […] 

söt némely Egyházi Vraimnakis és szólgatársaimnak kérésekkelis, vitettem erre…”652 A 

kötetben található beszédek elsődleges célközönsége tehát az egyszerű nép. Feladatuk pedig 

a szélesebb körű, alapvető hitoktatás, melynek szükségességét Kecskeméti C. néhány 

egyházi elöljárója és prédikátortársa is felismerte. 

 Mivel Ungvárhoz köthető kiadványai kézikönyvekként a lehető legszélesebb olvasói 

körre számítottak, az ajánlásokban közvetített markáns jezsuitaellenesség szintén szélesebb 

körben ismertté válhatott. Különösen igaz lehet ez a két, 1620-ban készült ajánlásra: a 

Catholicvs reformatvus-fordításhoz és önálló prédikációs kötetéhez írt dedikációkra, melyek 

szinte ugyanazt a Fides Iesv et Iesvitarvm-előszóból megismert, apokaliptikus kontextusba 

helyezett jezsuitaellenes érvkészletet mozgatják. A lutheránus Johann Marbach arzenálját 

Kecskeméti C. a pápa antikrisztusi és koriféusi voltának konkretizálásával, valamint Isidorus 

apokaliptikus citátumával egészíti ki. Teszi mindezt azért, hogy a befogadók számára 

világossá váljon a jezsuiták ördögi, pápai–antikrisztusi eredete, melynek egyik 

ismertetőjegye a nemesi réteget megtévesztő, protestánsokat gyűlöltető és azok ellen 

megindító, hamis sátáni kommunikáció. Kecskeméti C. János érveléseiben feltűnő, ahogy a 

jezsuitáktól megkörnyékezett nemesi rendet a megszólítottak köréhez igazítva pozícionálja. 

Tekintettel a Jézus Társasága elleni 1608-as törvényekre, melyben a magyar protestáns 

rendek kimondták a rend birtokképtelenítési jogát, s ezért a jezsuitáknak létkérdéssé vált a 

működésükhöz szükséges anyagi feltételeket, ingatlanokat biztosító nemesség megnyerése, 

a hazai antijezsuita argumentációban különös jelentőséggel bírhatott „a hatalmasságokhoz 

közelítő jezsuiták” közhelye. Nem véletlenül, Kecskeméti C. János ungvári szövegeinek 

három darabjában is találkozhatunk ezzel. De míg a Fides Iesv et Iesvitarvm mindössze pár 

szóban nyugtázza, hogy a jezsuiták az okozói a földi hatalmasságok protestánsokhoz való 

kedvezőtlen viszonyulásának, a Perkins-fordítás ajánlása és az Az papistak közöt es mi 

közöttünk… egésze már jobban körbejárja a témát. A Catholicvs reformatvs elé írt 

dedikációban említést tesz arról, hogy a jezsuiták egyrészt álnok tanácsaikkal tüzelik a 

                                                 
651 Uo., L4v. 
652 Uo., )o(3v. 



133 

 

hatalmat birtoklókat a protestánsok ellen, másrészt írásaikkal védelmezik a pápisták 

Kecskeméti C. szerint ingatag alapon álló tudományát. Hogy mit ért pontosan a jezsuiták 

első, minden bizonnyal politikai és leírásában erőszakot is szülő álnok tanácsain, arra nem 

tér ki. Ez bizonyos fokig érthető, hisz református prédikátorként fő feladatának a másodikat, 

vagyis a teológia hatáskörébe tartozó református hitvédelmet, és a jezsuiták által 

népszerűsített pápista hittételek cáfolatát magába foglaló alapvető hitoktatást, hitterjesztést 

tekinti. Ettől függetlenül nem mulasztja el megjegyezni, hogy a Jézus Társasága politikailag 

veszélyes tényező. A dedikációban azt is leírja, hogy a rendek – köztük az egyházival – nem 

hajlandók elég figyelmet fordítani a hit védelmére. Kifejezetten az e rendeknek szóló 

feddésével Kecskeméti C. azt sugallja, hogy a jezsuiták elleni hitvédelem elvileg könnyű 

lenne, hisz az általuk védelmezett pápista tudomány fundamentuma gyenge, szinte magától 

ledől. Ám még ennek ellenére sem veszik a rendek a fáradtságot nemhogy az ellenkező, de 

még saját hittételeik tanulmányozására sem. Ebből következik a jezsuiták missziós 

tevékenységének sikeressége. A megközelítés ez esetben tehát tisztán teológiai és nem 

politikai; a jezsuiták politikai aktivitására utaló megszólalás, Marbach-hoz hasonlóan, 

valószínűleg csak a veszély jelzésére szolgál. Azaz Kecskeméti C. a rendek saját táborába 

állításában az általa helyesnek ítélt, jól megalapozott református, ehelyütt kifejezetten a 

Catholicvs reformatvs közvetítette teológia meggyőző erejére apellál: azzal akarja őket vagy 

a református hitben megtartani, vagy akár annak meg is nyerni. Az Az papistak közöt es mi 

közöttünk… című polemikus prédikációs kötet, mivel főként az egyszerű népnek, s csak 

ezután az őket tanítani szándékozó prédikátoroknak íródott, egy másfajta perspektívából 

tekint a világi nemességre. Az Epistola dedicatoria egyik, prédikátoroknak szóló mondata 

azt állítja, hogy a fejedelmeket, urakat és főrendeket pártjukon tudó gőgös jezsuiták a 

prédikátorocska elnevezéssel idegenítik a községet a protestáns lelkipásztoroktól, majd 

vonják el az igaz, isteni ige hallgatásától. Az elnevezés a kiadvány karéja szerint a Feleletben 

támadott Kalauz tizenharmadik könyvéből származik: „Pazman in suo Kalauzo de invoc 

sanctorum”.653 A jezsuitáktól megtérített rendeknek az ungvári református hitközösség 

egészére nézve is kedvezőtlen tevékenységét az Antikrisztus-prédikációkban bontja ki. 

Ennek keretében a hallgatósággal, olvasóval sorsközösséget vállaló Kecskeméti C. nem 

egyszer meglepő merészséggel állítja negatív példaként befogadói elé a jezsuiták által a 

vörös sárkány seregébe csábított fejedelmeket, nagyságos urakat és magisztrátust.654 Ebből 

a ranglétra alsóbb fokairól felfelé tekintő nézőpontból a földi hatalmat bíró, ördögnek 

                                                 
653 Uo., )o(2v. 
654 Uo., S3r, S4r és X3v. 



134 

 

elsősorban a retorika eszközeivel behódoltatott rendekkel szemben az együgyű nép 

értelemszerűen nem alakító tényező. Csupán elszenvedője és eltűrője az eseményeknek. A 

prédikációk gonosz elleni, emberi érzékszervekkel befogadható és a jelen valóságaként 

(naponta látottként) artikulált természetfeletti küzdelmében nem marad más számára, mint a 

Kecskeméti C. János által nyújtott vigasz és a hitbeli ellenállás. Erre példa az Ötödik 

praedicatióban az igazság birtoklásának és a kiválasztottság érzésének erősítését célzó T/1-

es megszólalás: nem a hatalmasokat, hanem „minket, kik ez világnak söpreinek láttatánk 

lenni”, választotta Isten – utóbbiaknak nyilatkoztatta meg az üdvösség titkait.655 Egy másik 

példa a szilárd alapokon álló református vallásba és a szabadító Krisztusba vetett töretlen 

hitet közvetítő, a nyílt hitvallást sürgető és az egész kötetet záró Tizedik praedicatio végső 

kijelentése. A krisztusi hegy–porföveny ellentétpárt mozgósító, részben már idézett 

szöveghely így hangzik: „…hiveknek vigasztalásokra, hogy noha a Sátán hadakozik az Isten 

Ecclesiaia ellen, ártani akar néki, üldözi, haborgattya az hiveket, de ugyan nem áll azért 

kösziklára […] az ö országa el vész […] fondamentoma fövenyen vagyon. Noha azért itt ez 

világon sok inségben vagyunk, haborgattatonk keresztyén ember az ördögtöl, meg ne 

haborodgyunk, söt kériünk segitséget az mi feiünktöl […] Christustól igireti szerént megh 

segit, alkolmas idöben el iö az ö hiveinek szabaditására.”656 

Elgondolkodtató Kecskeméti C. apokaliptikus jezsuitaellenességével kapcsolatban a 

Felelet ungvári szövegegyüttesen belüli státusza. Mindannak ellenére, hogy a kiadványban 

nem fejeződik ki olyan átütő erővel ez a fajta antijezsuita beszédmód, mint a másik 

háromban, az argumentumok besorolását tekintve mégis előkelő helyen állhat. Itt 

alkalmazza Kecskeméti C. azt az érvelési módozatot, melyre Erik Nelson figyelt fel a 

nemzetközi protestáns apokaliptikus jezsuitaellenesség leírásakor: a démoni jezsuiták 

esetenként természetfeletti, mágikus erővel bírhatnak. A Feleletben ugyanis Kecskeméti C. 

nem pusztán azt állítja, hogy a Kalauzban a szentek segítségül hívásának helyénvalóságát 

igazoló, a Pázmány által igazként, isteniként előszámlált csodák valójában ördögiek. Hanem 

azt is egyértelműen kijelenti, hogy maga a Kalauzt megíró ex jezsuita Pázmány és sok 

hasonló társa ördögi praktikákat alkalmaz. Ennek a kiszólásnak és a szövegegyütteshez 

tartozó többi nyomtatványának köszönhetően válik talán érthetőbbé a Felelet hatásos 

                                                 
655 Uo., S4v. 
656 Uo., X4v. Az alapul szolgáló krisztusi példabeszéd részlete: „Valaki azért hallja én tőlem e beszédeket, és 

megcselekszi azokat, hasonlítom azt a bölcs emberhez, a ki a kősziklára építette az ő házát: És ömlött az eső, 

és eljött az árvíz, és fújtak a szelek, és beleütköztek abba a házba; de nem dőlt össze: mert a kősziklára építtetett. 

És valaki hallja én tőlem e beszédeket, és nem cselekszi meg azokat, hasonlatos lesz a bolond emberhez, a ki 

a fövényre építette házát.” (Mát 7.24–27). 



135 

 

felütése – pokolra vezető Kalauz –, hisz a támadott teológiai szintézist ezek szerint egy olyan 

személy írta, aki nem csupán ördögi kommunikációjával torzítja a valóságot, az isteni 

igazságot, hanem használója is a sötét mágiának. Ha megkíséreljük rangsorolni a 

Kecskeméti C. által használt apokaliptikus színezetű, Marbach-nál látott jezsuitaellenes 

érveket, valószínűleg az ördögi praktikáké az elsőség, mely persze összefügg a Kecskeméti 

C.-nél kiemelt jelentőséggel bíró csalárd jezsuita beszédmóddal is. Ezt erősítheti, hogy a 

Pázmánynak szánt provokációban egymás mellé kerül a szavahihetőség és az ördögi csodák 

kifejezés: „…nem hinnének szavának, és ördögi czodáinak…”657 

 Összegezve elmondható, hogy Kecskeméti C. János teológiai indíttatású 

jezsuitaellenességében központi szerep jut az ördöggel cimboráló, a kárhozatra hajtó pápa-

Antikrisztus érdekében missziókat folytató jezsuita profil kialakításának. Továbbá az is, 

hogy Kecskeméti C. apokaliptikus jezsuitaellenességéről legkiforrottabban az 1620-ban 

fogalmazott dedikációi tanúskodnak. Ez annak fényében jelentős, hogy a jezsuiták tartós 

letelepedését jelző 1615-ös nagyszombati és homonnai kollégiumi alapítások után alig négy 

évvel, 1619-ben menekülni kényszerültek a Magyar Királyság területeiről is. Mivel a két, 

egymással szoros motivikus rokonságot mutató főúri ajánlás Kecskeméti C. ungvári 

felekezeti csatározásoktól hangos időszakának utolsó évében, egy évvel a rend távozása után 

keletkezett, a közvetlen veszély elmúltával feltételezhetően leginkább a figyelemfelkeltés és 

emlékeztetés funkcióját látta el. S nem utolsó sorban az Az papistak közöt es mi közöttünk… 

című önálló kötete nyomatatott példaként szolgálhat arra is, hogy a közvetíteni kívánt 

apokaliptikus színezetű jezsuitaellenesség az elejétől fogva integráns része lehetett a 

szélesebb néprétegek kezdődő református felekezeti tudatalakulásának.  

                                                 
657 KECSKEMÉTI C., Pazmany Peter Kalavzzanak..., G3v. 



136 

 

3. ALVINCZI PÉTER DEFENSIÓJÁNAK POLITIKAI 

JEZSUITAELLENESSÉGE 

Disszertációm első fejezetének megállapításaira alapozva kijelenthető, hogy a nyugat-

európai jezsuitaellenesség dinamikájához képest a magyar területek 17. század eleji 

jezsuitaellenessége merőben más képet mutat. Magyar területeken, a Nyugat-Európában egy 

hosszabb folyamat részeként tapasztalható különválással ellentétben, a teológiai és a később 

kifejlődő, majd különváló politikai antijezsuita argumentáció szinte egy időben jelentkezett. 

Erre elsősorban a Kecskeméti C. János által használt teológiai és Alvinczi Péter által használt 

politikai jezsuitaellenes érvelés világít rá. Alvinczi Péter politikai röpiratait Heltai János 

Alvinczi-monográfiájában kimerítően vizsgálta, továbbá a közelmúltban újabb eredmények 

kerültek napvilágra többek között Alvinczi politikai tevékenységével kapcsolatban.658 

Fejezetemben így a nyomtatvány olyan részeleimeivel kívánok foglalkozni, melyeket eddig 

mellőzött a kutatás. 

Ahogy Heltai János leírja, Alvinczi Péter nevéhez 1619 és 1620 között négy politikai 

röpirat köthető.659 A vizsgálat anyagául szolgáló Defensio ezek közül időrendben az 1619-

es Qverela Hvngariae-t követő második. Az 1620-as, latin nyelvű, szerzői név és kiadási 

hely feltüntetése nélkül kiadott nyomtatvány magyar fordítását és szövegkiadását Heltai 

János készítette el.660 Heltai János később Alvinczi Péter összefüggő négy röpiratának, 

valamint az ezekre Pázmány Pétertől és Balásfy Tamástól érkező válaszoknak, továbbá a 

Secretissima instructiónak661 az együttes ismertetését is elvégezte, melynek keretében 

tisztázta a kétséges attribúciójú kiadványok szerzőségét.662 Konklúziója, hogy Alvinczi 

politikai iratai nemcsak a szerkesztés magasabb szintjein és a vitamódszerben, hanem az 

államelméleti–politikai gondolkodásmód tekintetében is komoly egyezéseket mutatnak. A 

                                                 
658 KÁRMÁN Gábor és ZÁSZKALICZKY Márton (szerk.), Politikai nyelvek a 17. század első felének 

Magyarországán (Budapest, reciti, 2019). 
659 HELTAI, Alvinczi Péter és a heidelbergi..., 129. A munkák a következők: Qverela Hvngariae…; ALVINCZI, 

Defensio; [ALVINCZI Péter], Machiavellizatio qua vnitorvm animos iesvaster qvidam dissociare nititvr… 

Detecta per qeuendam & in gratiam d[omi]ni archiepiscopi castissimae vitae, Petri Pazman succincte excepta 

(Kassa, Festus, 1620) – RMNy 1207; ALVINCZI Péter, Resvltatio plagarvm castigatoris avtorem 

Machiavellizationis, reverberata in Thomam Balasfia, ejectum episcopum Boßnensem, nec non depositum 

Posoniensem. Per Petrum P. Alvinci (Kassa, Festus, 1620) – RMNy 1208. 
660 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 9–91.  
661 Heltai János a Secretissima instructio szerzőségére nem tett konkrét javaslatot. Almási Gábor azóta 

meggyőzően bizonyította, hogy ez Kaspar Schoppe. Ezen kívül a Secretissima instructio teljes magyar 

fordítását is elkészítette és közölte latin–magyar kétnyelvű formában. ALMÁSI Gábor, A Secretissima instructio 

(1620): A kora újkori politikai paradigmaváltás egy Bethlen-kori röpirat tükrében (Budapest: ELTE BTK 

Középkori és Kora Újkori Magyar Törteneti Tanszék–Transylvania Emlékeiért Tudományos Egyesület, 2014), 

48–123; a Secretissima instructio magyar fordítása: 125–189. 
662 HELTAI, Alvinczi Péter és a heidelbergi..., 129–154. 

 



137 

 

vitamódszer fontos eleme, hogy a jezsuiták gyengének minősített érvelését a kiadványok 

látszólag evidensnek tűnő tényekkel cáfolják és leplezik le. Az iratok záradékai pedig „vagy 

a napnál világosabb igazságra” mutatnak rá, vagy indulatosan argumentálva ostorozzák a 

„jezsuiták ármányos, önleleplező hazugságait, amelyeket a pokolbeli gonosz lélek, az alvilág 

ura” sugallt nekik. Az sem kevésbé lényeges, hogy a rend tagjai Alvinczi röpirataiban úgy 

jelennek meg, mint akik az urukként kikiáltott pápa hatalma alá akarják hajtani az egész 

világot.663 

 A politikai gondolkodásmód tekintetében az iratok mind egyetértenek abban, hogy a 

fejedelmek isteni rendelésből uralkodnak, így amíg Isten akarata szerint cselekszenek, óvja 

őket. Ez az isteni elrendelés a világi eseményekben nyer igazolást: nevezetesen a rendek 

cselekedeteiben, amivel Alvinczi egyszersmind azt is állítja, hogy a fejedelmek uralkodása 

csakis „a rendi jogok csorbítatlan érvényesülésével válik lehetségessé.”664  Kecskeméti C. 

Jánoshoz hasonlóan a heidelbergi egyetemet is megjárt Alvinczi Péter, aki protestáns 

prédikátorként igyekezett – legalábbis nagy nyilvánosság előtt – távol maradni a 

politikától,665 kiadványainak lapjain az irénizmus jegyében egységesen evangélikusoknak 

nevezi a protestánsokat. Politikai röpirataiban azonban már nemcsak vallási, hanem politikai 

értelemben is egyetlen közösségként kívánja feltüntetni mind az evangélikus, mind a 

református felekezetű rendeket.666 Az Alvinczihez köthető politikai iratok időrendben első 

darabja, az anonim 1619-es Qverela Hvngariae is együttesen taglalja a protestáns rendek, 

vagyis a nemesség, a szabad városok, a hajdúság, a végvári katonaság és a protestáns 

egyházak jogi sérelmeit. Ezekért jellemzően az állam dolgaiba beleavatkozó katolikus 

klérust, s majd az irat utolsó harmadától, Pázmány Péter esztergomi érsekhez kapcsolódóan 

már a jezsuitákat is okolva. A Qverela Hvngariae azért tartja jogosnak a „melanchthoni 

szellemű államfelfogásra” visszavezethető rendi ellenállást, mert a „világi hatalom, a 

magisztrátus, amelynek »custos legis«, a törvény őreinek kéne lennie, nem teljesíti feladatát, 

amelynek lényege: a legitima ordinatio civitatis, a társadalom életének törvényes 

igazgatása.”667 A Qverela Hvngariae-t követő Defensio tematikailag három nagyobb részre 

tagolódik: a „polgáriasultabb felfogást tükröző érvrendszert” felvonultató bevezető 

                                                 
663 Uo., 144. 
664 Uo. 
665 HELTAI János, „Alvinczi Péter pályája”, in Alvinczi Péter: Magyarország panaszainak megoltalmazása és 

válogatás prédikációiból, leveleiből, szerk. & ford. HELTAI János, Bibliotheca Historica, 229–251 (Budapest: 

Európa Könyvkiadó, 1989), 247. 
666 Uo., 242. Irénizmusáról: HELTAI, Alvinczi Péter és a heidelbergi..., 50–94. 
667 HELTAI, „Alvinczi Péter pályája”, 243. 

 



138 

 

szakaszra, mely a világi hatalom és az alattvalók viszonyait ecseteli, majd a rendek általi 

békekötés okait előszámláló szövegrészre, s végül a rendi sérelmeket taglaló egységre. E 

három nagy tematikai egységhez járul még a szerkezetileg ugyan nem elkülöníthető, de a 

rendi sérelmeket felsorolón belül tartalmilag önálló, vallásszabadság megsértését tárgyaló 

hosszabb szövegrész.668 

A Pázmány Péter 1620-as Refvtatiójával vitába szálló Defensio,669 bár tárgyi anyag 

tekintetében kevés újat tartalmaz az 1619-es Qverela Hvngariae-hez képest, annál egy 

sokkal összetettebb jogi–politikai és teológiai érveléssel él.670 Ennek az összetettebb 

argumentációnak egyik fontos forrása az Aphorismi doctrinae iesvitarvm című 

jezsuitaellenes irat. Alvinczi Péter a Defensióban végigvezetett, hosszabb-rövidebb 

eszmefuttatásainak igazolására használja a latin nyelvű nyomtatvány bizonyos szakaszait. 

Az Aphorismi doctrinae iesvitarvm használata és a szövegszerkesztés olyan szándékról 

árulkodhat, mely párhuzamot vonva a hazai és nemzetközi politikai diskurzusok között még 

inkább nemzetközi kontextusba kívánta helyezni a Defensio jogi és politikai értekezéseit. 

Alvinczi Péter politikai röpirata, mivel latin nyelven íródott, eleve a tanultabb réteget 

célozta; számolva a nemzetközi érdeklődéssel is. Mindezeket figyelembe véve ebben a 

fejezetben azt kívánom vizsgálni, hogy az Aphorismi doctrinae iesvitarvmból átemelt, 

legtöbb esetben szó szerinti idézetek hogyan funkcionálnak a Defensióban, azaz hogy 

Alvinczi szövegrendezői munkájának köszönhetően miként erősítik a kifejteni kívánt 

tartalmakat. Mivel mindez a jezsuiták politikai szerepvállalását érinti, s mivel a retorikai 

térben az ellenséges indulatok kiváltására, hitelrontásra és bűnbakképzésre kiválóan 

alkalmasak az ezek kifejezésére szolgáló, közhelyszámba menő jezsuitaellenes címkék, ezt 

a politikai színezetű jezsuitaellenességet kívánom bemutatni. 

  

                                                 
668 HELTAI, Alvinczi Péter és a heidelbergi..., 132–133. 
669 PÁZMÁNY Péter, Falsae originis motvvm Hvngaricorvm svccincta refvtatio. Az Magyar orszagi 

tamadasoknak hamissan költött eredetinek, rövid velös hamissitasa (Bécs, 1620). 
670 HELTAI, Alvinczi Péter és a heidelbergi..., 131–132. 



139 

 

3.1. A Defensióban közvetített jezsuita kép 

Alvinczi Péter a Defensio bevezetőjének rögtön a legelején plasztikus jellemzést ad a 

jezsuitákról. Miközben a rend tagjait gúnyolja, amiért azok nem válaszoltak érdemben a 

kétnyelvű Qverela Hvngariae szerinte jogos felvetéseire, a következőket írja: „Nem kevesen 

csodálkoztak ekkor, hogy mi ütött az összeráncolt homlokkal, komor tekintettel, alvilági 

zugolyban ülő jezsuitákba, e különben nyughatatlan, csillapíthatatlan és becsvágyó 

emberfajtába, hogy az olyannyira jogos és súlyos Panaszokra – amelyek az ő fejüket vették 

célba, a főpapok hatalmát rendítik meg, és a római pápa tekintélyét ássák alá […] 

elhallgattak”671 A mondat megjegyzései alapján tehát már a Qverela Hvngariae is célba vette 

a jezsuitákat, akik a leírásban nem mellesleg egy negatív tulajdonságokkal rendelkező 

nyughatatlan, alvilági „emberfajta” tagjai. 

Ezt a Qverela Hvngariae-t fellapozva még általánosságban, a nyírt katolikus 

klérusról találjuk: „…Nyirt Papsag mely másképp[e]nnis valoságossan nyughatatlan, es az 

Evangeliom s-közönséghes megh maradás ellen, nagy gyülölségel geriedezö neme az 

embereknek.”672 Ez a jellemvonás, melyet a Defensio már kifejezetten a jezsuitákra 

vonatkoztat, a Qverela Hvngariae zsidó–magyar történelmi és sorspárhuzamra épített 

bevezetőjében szerepel. A Qverela Hvngariae felütése a Sátán munkálkodásának 

apokaliptikus (Jel 12.9), az európai protestantizmus közhelyeként értékelhető egyik 

szövegkezdő formuláját hasznosítja.673 Ennek kibontásában a bibliai Akháb király 

birodalmának a Sátán keze nyomán, vagyis a próféták hamis jövendölései miatt bekövetkező 

romlását (1Kir 22) állítja párhuzamba I. Ulászló hit- és szerződésszegésével. A II. Murád 

szultán elleni 1444-es szerződésszegés, melyet szintén sátáni sugalmazásra Julián – Giuliano 

Cesarini – kardinális ajánlott a fiatal Ulászlónak, halált hozott mindkettejüknek és hatalmas 

károkat az országnak; akárcsak Akháb királynak és birodalmának az ördögi hamis 

prófétálás. Ezt a történelmi momentumot a Defensio egyik latin forrásaként értékelhető 

Aphorismi doctrinae iesvitarvm hivatkozásként használja a második kaput első 

aforizmájához, mely a fogadások megszeghetőségét tárgyalja.674 A Qverela Hvngariae 

                                                 
671 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 9.  
672 Qverela Hvngariae..., A3r. Kiemelés tőlem – Sz. Zs. E stiláris fordulati egyezésre Heltai János a Defensio 

és a Machiavellizatio kapcsán figyelt fel: HELTAI, Alvinczi Péter és a heidelbergi..., 142. 
673 HELTAI, Alvinczi Péter és a heidelbergi..., 103. 
674 Qverela Hvngariae..., A1v–A2v. Ulászló törökök elleni hősies halála az ún. Querela Hungariae toposz 

nemzetközileg széles körben ismert eleme: I. Ulászló uralkodásától válik Magyarország igazán a kereszténység 

védőbástyájává a nyugati köztudatban, hősi haláláról pedig még a toposz képi ábrázolása, a Martin Schrott-

féle 1587-es, müncheni kiadású Wappenbuch des Heiligen Römischen Reichs und allgemaines Christenheit in 

 



140 

 

jelenében a történelmi exemplum aktualitását az ismételt török veszedelem adja. A törökök 

elleni védelem céljából Magyarország idegenből hívott segítséget. A behívott idegen 

seregeket azonban ismét csak a gyűlölettől gerjedező emberi nem, a nyírt papság 

„alnokságával, czalardsagával es czudálatos találmányival és Mestersegivel” az ország 

együgyű népe ellen késztette.675 

A Defensio, mivel a csalárd klérust mint főellenséget lecseréli a nem kevésbé 

pokolinak láttatott jezsuitákra, a következőkben úgy fogalmaz, mintha csak régen köztudott 

dolgokra emlékeztetne a Jézus Társaságával kapcsolatban. Ennek megfelelően a jezsuiták 

erkölcsi ellehetetlenítését, negatív ethoszuk megrajzolását,676 valamint a jezsuitaellenes 

argumentációra olyannyira jellemző, disszertációmban több alkalommal említett 

bűnbakképzést így folytatja: „Hosszas tapasztalat igazolja […], hogy egyedül ők azok, akik 

szofisztikus patvarkodásokkal, sima kifogásokkal, sztentori kiáltozással, hízelkedéssel és 

hatásos hazugságokkal, halogatással, a hihetőség némi látszatával, és az igazság mázával 

felékesített színtiszta hazugságot nemcsak a népre zúdítják rá…”677 Amint az ebből a 

hosszas „bűnlajstromból” jól látható, a hangsúlyt Alvinczi a jezsuiták beszédmódjára, ezen 

belül pedig főként a hatásosnak és változatosnak tartott hazudozásukra helyezi. A kora újkori 

politikai és hitviták általános elemének számító mendaciumot,678 hazugságot érvelésében 

Alvinczi megkülönböztetett fontosságú jezsuitaellenes érvként használja. Tolmácsolásában 

ennek káros hatásai már nemcsak az egyszerű népre, hanem a magyar nemességre, az 

előjogokra, a törvénykezésre és persze a nemesi réteg hitéletére is kiterjednek. A 

folytatásban a hazugsághoz kötődően előkerülnek újabb vádpontok, melyeket a szöveg a 

későbbiekben bővebben kifejt. Először: a jezsuiták amellett, hogy a hasukra hallgatva az 

                                                 
Europa... c. kötet fametszete is megemlékezik. IMRE Mihály, „Magyarország panasza”: A Querela Hungariae 

toposz a XVI–XVII. század irodalmában, Csokonai Könyvtár 5 (Debrecen: Kossuth Egyetemi Kiadó, 1995), 

145 és 190–191. Kovács Sándor Iván is gazdag nemzetközi publicisztikai példaanyaggal illusztrálta ennek 

közhelyes voltát. HELTAI, Alvinczi Péter és a heidelbergi..., 130; Aphorismi doctrinae iesvitarvm..., 19–20. 

Magát a megfogalmazott aforizmát a Defensio egyik érvelésébe szó szerint beépíti Alvinczi Péter, melyről a 

későbbiekben bővebben lesz szó. 
675  Qverela Hvngariae..., A3r. 
676 A kifejezés Cicero retorikaelméletéből való a pozitív jellemábrázolás ellentéteként. Ld. Jakob WISSE, Ethos 

and Pathos from Aristotle to Cicero (Amszterdam: Adolf M. Hakkert–Publisher, 1989), 233. „A sikerhez 

nagyban hozzájárul, ha a jellemet, az alapelveket, a tetteket és eddigi életüket, legyen szó védőkről vagy 

kliensekről, kedvező fényben tüntetjük fel, s ellenkezőleg, negatívan állítunk be mindent, ami az ellenféllel 

kapcsolatos; arra kell törekednünk, hogy megnyerjük […] a bíró jóindulatát […] A bírák lelkére hathatunk a 

becsület felemlegetésével, a jeles tettekkel, a helyes életvitellel, melyeket könnyebb kiszínezni, ha vannak, 

mint kiagyalni, ha nincsenek.” Marcus Tullius CICERO, „A szónokról”, in Marcus Tullius CICERO, Összes 

retorikaelméleti művei, szerk. ADAMIK Tamás, ford. ADAMIK Tamás, CSEHY Zoltán és POLGÁR Anikó, 201–

452 (Pozsony: Kalligram, 2012), 321. 
677 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 9.  
678 HELTAI, Alvinczi Péter és a heidelbergi..., 143. 

 



141 

 

igazságot jogtalanságnak állítják be, az evangélikusok vesztét szolgáló ravaszkodással, a 

„katolikus lelkiismeretet mérlegelve” lényegében megkísérlik kijátszani az 

evangélikusokkal kötött szövetségeket. Ennek az erőszakosnak láttatott, hazugságon és 

félremagyarázáson alapuló kommunikációnak Alvinczi másodsorban a jól ismert 

(esetünkben erdélyi) „fejedelem elleni titkos mesterkedések” vádpontját is alárendeli.679 Az 

eddig előszámláltak legújabb megnyilvánulása a Qverela Hvngariae-ra adott válasz, vagyis 

a Pázmány Pétertől származó, névtelenül kibocsátott Refvtatio. Ebben a jezsuiták, csodálóik 

várakozásának is megfelelve, „régi természetüket” elővéve okádták ki a könyvecskét, 

amiben a Qverela Hvngariae egypár pontját szofisztikusan és kissé félénken ugatták meg. 

Tették ezt ráadásul az ország nemességét súlyos vádakkal illetve. Alvinczi Péter az indulati 

fokozás következő lépcsőfokaként jegyzi meg, hogy a jezsuiták „szajhák szüzességének” 

leplével takargatják és tagadják a nyilvánvalót, azaz a felkelés jogosságát.680 E rendi 

ellenállás indoklásaként egy felháborodást és haragot célzó jezsuitaellenes közhelyfüzér 

következik, melyet érdemes szó szerint idézni: „Szűnjetek meg végre ti, udvari majmok, 

gyűlöletszítók, gyermekek és kiváltságok megrontói, lelkeknek elorzói […] Hagyjatok fel 

azzal, hogy békében, jólétben és gazdagságban virágzó országokat felzavarjatok és 

felforgassatok, hogy királyaikat trónjukról letaszítva megöljétek, és vérengző párducok 

módjára igyátok ártatlan emberek vérét, amely Magyarország, Csehország és Morvaország 

szinte valamennyi mezejét és keresztútját elárasztotta.”681 Végül Alvinczi a jezsuiták e 

kimerítő jellemrajzának záradékaként a Breve colloqvivm iesviticvmot hívja segítségül.682 A 

kor protestáns köreiben nagy népszerűségnek örvendő és jezsuitaellenes iratként forgatott 

dialógusból a nyitómondatokat idézi.683 Választott szöveghelye – akárcsak az Aphorismi 

doctrinae iesvitarvm – a jezsuiták állítólagos saját szavait fordítja az egész rend ellen 

fegyverként. Az 1579-es kinyomtatáskor már csak volt jezsuita Christian Francken által a 

nagy nyilvánosság elé tárt Breve colloqvivm iesviticvm ugyanis nem más, mint két jezsuita 

                                                 
679 Uo., 9–10. 
680 Uo., 10.  
681 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 10–11. 
682 Ld. ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 264: 2. sz. jegyzet. 
683 A Bereve colloqvivm iesviticvmhoz és szerzőjéhez magyarul elsősorban Lech SZCZUCZKI, „Filozófia és 

tekintély (Christian Francken esete)”, in Lech SZCZUCZKI, Két XVI. századi eretnek gondolkodó (Jacobus 

Palaeologus és Christian Francken), ford. SCHULEK Tibor és VARSÁNYI István, Humanizmus és Reformáció 

9, 83–123 (Budapest: Akadémiai Kiadó, 1980). Arról, hogy a protestánsok a nyomtatványt mint népszerű 

jezsuitaellenes iratot forgatták ld. Mario BIAGIONI, The Radical Reformation and the Making of Modern 

Europe: A Lasting Heritage, Studies in Medieval and Reformation Traditions 207 (Leiden–Boston: Brill, 

2016), 109–110. A munkának 1580-as bővített bázeli kiadása mellett tucatnyi újranyomása, angol és német 

nyelvű fordításai is léteznek. Uo. 

 



142 

 

professzor bizalmas, baráti hangvételű eszmecseréje. Ebben a Jézus Társaságát, pontosabban 

a „jezsuita vallást” 1578 januárjában épp elhagyni készülő kollégiumi teológiaprofesszor,684 

Paul Floren és az egyelőre kétségek között vergődő kollégája, Christian Francken 

filozófiaprofesszor beszélgetnek rendjük ügyes-bajos dolgairól. A bécsi kollégium falai 

között megkezdett kollokvium felütésének fókuszában ismételten a jezsuiták hamiskás, de 

annál meggyőzőbb retorikája áll. Az iratban Floren „őszintén” megvallja Franckennek 

kialakult álláspontját: a Jézus Társaságát tisztán színlelt szenteskedésből fújták fel, mely 

nem más, mint „ördög támasztotta babona és képmutatás”. Saját rendje számlájára írja, hogy 

a keresztény világnak minden tévedést, ostobaságot és babonát, valamint a pápának sok 

tudós által mostanában felkavart büdös „ganéját […] némi színlelt szentségbe burkolva és 

mindenféle agyszüleményekbe takarva újra mint finom fűszerszámot ad el” vagy akár 

erőszakkal rá is kényszerít. A jezsuitáknak nem létezik semmi oly rút, piszkos és hamis 

dolog a római egyházban, amit „ez új mesterkedéssel, elmeél-köszörüléssel vagy minden 

rútságnak és hamisságnak ravasz elfedésével széppé és igazzá ne próbálna tenni”. Ezért 

szólít fel Paul Floren mindenkit Babilon sietős elhagyására (Jer 56.4).685 

3.1.1. A hazugság mint primér jezsuitaellenes argumentum 

Az már a Defensio bevezető szakaszának fentebb kiragadott részleteiből is jól kirajzolódik, 

hogy Alvinczi Péter a hazugságot elsődleges jezsuitaellenes címkeként kezeli. Ennek 

hangsúlyozására számos alkalommal visszatér az egész textus során. Alvinczi a Defensio 

latin szövegében nem kevesebb, mint tizenegyszer használja a hazugság (mendacium) 

szót.686 A szóhasználat szintjén ennek egy másik gyakori kifejeződése a szofista és ennek 

származékai, melyeket a latin textus tízszer említ.687 A Defensio adott szövegkörnyezetei 

olyan utalásokat tartalmaznak, melyek jobb megvilágításba helyezhetik, mit ért Alvinczi 

Péter a jezsuiták szofizmusán. A legkézenfekvőbb a szofizmus köztudomású és 

                                                 
684 „Qvoniam semper ad te, Paule doctißime, mens mea recurrit, singularis & diuini memor sermonis, quem 

paucis diebus ante tuum ex Iesuitarum religione discessum mecum habuisti: necessarium esse plane iudicaui, 

cùm mihi ipsi, ad nostrae recordationem amicitiae declarandam…” FRANCKEN, Breve colloqvivm iesviticvm..., 

A2r; az egy évvel később kiadott Colloqivm iesviticvmban már azt írja a dialógus pár soros felvezetőjében, 

hogy Florenius a „perverz” jezsuita társulásból tért vissza az emberi társadalomba: „Cvm singvlaris viri, & 

propè divini, Pauli Florenii tempus adesset, quo ex perversa Iesuitarum sodalitate, ad communem hominum 

societatem remigraret…” Christian FRANCKEN, Colloqvivm iesviticvm toti orbi christiano ad recte 

cognoscendam iesuitarum religionem utilissimum: Adiecta huic nonnulla sunt paradoxa, tum de iesuitarum 

άρτολατρέɩα [artolatreia], tum etiam de praedestinatione (Bázel, 1580), 10. 
685 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 11–12.  
686 ALVINCZI, Defensio, 3, 12, 21, 22, 29, 33, 34, 53, 56 (egy mondaton belül kétszer is), 57. 
687 Uo., 3, 4 (a lapon kétszer), 10, 20, 31, 32, 43, 47, 49. 



143 

 

közhelyszámba menő emlegetése, melynek célja annak bizonyítása, hogy a rétor a retorika 

eszközeivel a rosszabb (vagy hamis) esetet jobbnak (vagy igaznak) kívánja feltüntetni, azt 

kívánja elfogadtatni. Szembeötlők ezzel kapcsolatosan Alvinczi hivatkozásai a 

lelkiismeretre olyan szövegkörnyezetben, melyek megkérdőjelezik a katolikusokét vagy 

kifejezetten a jezsuitákét. A Defensio első lapján, a jezsuitákat ostorozó bevezetőben 

mindjárt így: „…magát az igazságot jogtalanságnak tartva, hasukra hallgatva, a katolikus 

lelkiismeretet mérlegelve (amely akkor a legegyenesebb, amikor homokból vert kötél 

módjára őrzi meg az evangélikusokkal kötött szövetséget), nekiláttak a keresztyének vesztét 

szolgáló ravaszkodásnak.”688 Perez Zagorin a Ways of Lying című monográfiájában 

hasonlóságot lát a meggyőzés művészetét tanító ókori szofisták gyakorlata és a pejoratív 

értelemben vett kazuisztika között. Mivel a szofisták sok esetben a retorika eszközeivel a 

rosszabb esetet jobbnak láttatták, véleménye szerint ez párhuzamban állítható azzal a 

kazuisztikával, amit széles körben olyan elmés és hihető érvelésnek tekintettek, aminek célja 

az erkölcsi magatartás valamely szabályának megkerülése volt.689 Johann P. Sommerville 

hasonló véleményen van, mikor a középkori és kora újkori Európa morálteológiai 

gyakorlatának domináns formáját jelentő kazuisztikát negatív értelemben szofista, 

ekvivokatív és megtévesztő érvelésként írja le. Ezt arra a 16–17. századi protestáns általános 

eljárásra alapozza, melynek során azzal vádolták a katolikusokat és jezsuitákat, hogy a 

szofisztikát hívják segítségül abszurd és fellazított erkölcsi következtetéseik 

támogatásához.690 Ennek a jezsuiták által előszeretettel használt, a gyónás szentségének 

megfelelő kiszolgáltatásához nélkülözhetetlen kazuisztikának a lényege, John W. O’Malley 

megfogalmazásában, hogy a bonyolult erkölcsi kérdések során felmerülő minden lehetséges 

kételyt eloszlasson.691 Ehhez pedig a jezsuiták „valóságos zsonglőrmutatványt végeztek” a 

bűn és jog hagyományos felfogása, valamint a gyónási szentség vigasztalást nyújtó 

oldalának viszonylatában.692 Úgy gondolom, hogy Alvinczi Péter erről is ír, mikor politikai 

indíttatású Defensiójában a katolikus lelkiismeret mérlegeléséről beszél. Már csak azért is, 

                                                 
688 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 9; „…nudam contrà veritatem in injustitia detinentes, 

ad ventris normam, conscientiam Catholicam (qae cùm maximè syncerizat, instar funiculi ex arena torti Foedus 

cum Euangelicis sancitum obseruat) trutinantes, insidiis in perniciem Christianorum tendentibus incumberent.” 

ALVINCZI, Defensio, 3. 
689 Perez ZAGORIN, Ways of Lying: Dissimulation, Persecution and Conformity in Early Modern Europe 

(Cambridge, London: Harvard University Press, 1990), 153–154. 
690 Johann P. SOMMERVILLE, „The ’new art of lying’: equivocation, mental reservation, and casuistry”, in 

Conscience and Casuistry in Ealry Modern Europe, ed. Edmund LEITES, Ideas in Context 9 (Cambridge: 

Cambridge University Press, 1988), 159–184, 159. 
691 O’MALLEY, Az első jezsuiták, 167. 
692 Uo. 

 



144 

 

mert Harro Höpfl kifejezetten politikai kazuisztikáról (political casuistry) ejt szót 

monográfiájában,693 mely egyfajta kapcsolatot jelez a lélek dolgait érintő kazuisztika és 

politikai diskurzus között. Hogy szofisztika és politika miként kapcsolódik össze 

Alvinczinél a Defensióban, arra találó megfogalmazást a Thurzó Györgyöt védelmező 

szövegrészben találunk. A Pázmány által névtelenül kiadott Refvtatio szerint a nádor hétszáz 

falut adott át a töröknek,694 mely ellen Alvinczinak Thurzó Györgyöt védelmező sorai a latin 

Defensióban ekképp hangzanak: „In iis equidem Articulis, quos rotundo proferentes ore, 

inhonesto calamo in vulgus extruserunt, eius rei quam Sophistae intendunt ne vestigium 

quidem apparet. Vnde in Iebusitis & fidem & modestiam & candorem desiderantes, vtque 

lippis (quod dicitur) & tonsoribus eorundem versutia luculentissima fiat, Articulos hic 

apponere lubet.”695 Magyar fordításban: „Azokban a törvénycikkekben, amelyeket 

ékesszólóan felsorolva megbecstelenítő tollukkal a nyilvánosságnak odavetnek, valójában 

azon dolognak, amivel e szófacsarók vádolják, bizony nyoma sincs. Méltán hiányolhatjuk a 

jezsuitákból a megbízhatóságot, a mértéktartást, és a jámborságot, helyesnek látszik hát ide 

iktatni a szóban forgó cikkelyeket, hogy ravaszságuk (amint mondják) a csipások és 

borbélyok számára is egészen világos legyen.”696 A latin szövegben a Horatius Ars 

poeticájában is megtalálható ore rotundo kifejezésről Bolonyai Gábor azt jegyzi meg 

tanulmányában, hogy azt a firenzei humanisták – főként Marsilio Ficino és baráti köre – 

szinte emblematikus magasságokba emelték.697  Az esszé meggyőzően érvel amellett, hogy 

ez az ékesszólást kifejező szókapcsolat nemcsak pozitív, de akár ironikus, szarkasztikus 

metafora vagy metonímia lehet már Horatiusnál is.698  Erre egyrészt az ore rotundót leíró 

kerék és a kerek formából, valamint a tökéletes gömböt formálni képtelen emberalkotta véső 

ellentmondásosságából (melyek épp ezért a valódi és csupán látszólagos tökéletességet is 

kiírhatják), másrészt a kerekített száj metonímiájából következtet.699 Ez a beszélő szavaiért 

és stílusáért felelős „kerekített” száj mint a szóbeli mesteri tudás metonímiája olyannyira 

tökéletes, hogy nem csupán magában a beszédben ölt testet, hanem egyszersmind a beszélő 

saját testében is. Vagyis: az ars itt naturává válik.700  Alvinczi Péter Defensiójában ez az ore 

                                                 
693 HÖPFL, Jesuit Political..., 4. 
694 PÁZMÁNY, Refvtatio, G4v–H1v. 
695 ALVINCZI, Defensio, 20. Kiemelés tőlem – Sz.Zs. 
696 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 35. Kiemelés tőlem – Sz.Zs.  
697 BOLONYAI Gábor, Ore rotundo – a phrase reborn in the Renaissance. 2013, 

http://real.mtak.hu/5802/8/ore.rotundo.bolonyai.pdf. (utolsó hozzáférés: 2023. 05. 09.), 10.  
698 Uo., 4–5.  
699 Uo., 5.  
700 Uo.  

 



145 

 

rotundo vitán felül negatív jelzőként szerepel, melyet még jobban megerősít, hogy egy 

mondaton belül található az ördögi jezsuitákkal azonosított szofisták szóval.701 Jelezhet 

valamit, hogy Alvinczi egy másik szövegrészben úgy jellemzi a rendtagokat, mint akik ezt 

a hamisnak ítélt ékesszólást lefedő szofisztikát és rágalmazást „csecsemőkoruktól kezdve az 

anyatejjel” szívták magukba.702 

Figyelemre méltó továbbá, amit Mark Fumaroli és Bruna Filippi ír a jezsuiták 

szofizmushoz és retorikához való viszonyulásáról. Fumaroli véleménye, hogy a jezsuiták 

rendkívüli tudatossággal, sokszínű kutatásaikat egységesítve fordultak e saját szavaikkal 

élve „eljárásmódnak” nevezett retorikai térhez. A rendtagok kiemelt retorikai 

érdeklődésének és az itáliai reneszánsz humanizmus ezirányú örökségéhez való hűségének 

bizonyítékaként a következőket sorolja fel: állást foglaltak a retorikát illető, európai léptékű 

nagyobb vitákban, látva azok tétjét saját rendjük és a keresztény közjó számára; elutasították 

a rámizmust és a Port-Royal logikát azért, mert azok leválasztották a humanista retorikát a 

központi episztemikus és etikai funkciókról – melyekért a Jézus Társasága tagjai kiálltak; 

részt vállaltak a Seneca és Cicero stílusát érintő csatározásokban, melynek során inkább 

Cicerót részesítették előnyben annak világossága, nemessége, hajlékonysága és 

változatossága miatt; s végül, bár látszólag figyelmen kívül hagyták azt az alapvető, Platón 

és a szofisták között és körül kialakuló vitát, melyről aztán az egyházatyák és később a 

humanisták is értekeztek, a jezsuiták korukat megelőzve ismerték fel, milyen döntő szerepet 

játszottak a szofisták és a második szofisztikusok a nyugati keresztény kultúra 

kibontakozásában.703 Bruna Filippi a Collegio Romano színházi előadásairól szóló 

tanulmányában, a szónoki előadással összefüggésben mutat rá a szofisták hatására. A 16–

17. század fordulójára a jezsuita retorikai oktatás, Cicero prózai és Vergilius poétikai 

modelljei, továbbá Tacitus, Valerius Maximus, Apuleius és Seneca munkái mellett már 

kiegészült bizonyos humanista elemekkel is: nevezetesen Caelius Rhodiginus (Lodovico 

Ricchieri), Justus Lipsius (Joost Lips), valamint Erycius Puteanus (Eric van der Putte) 

munkásságával. Ezek a behatások főként a retorikai közhelyek lényegi változását hozták 

magukkal. Ennek a retorikai oktatást érintő belső változásnak a hozadékaként egy olyan 

                                                 
701 ALVINCZI, Defensio, 20; ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 35.  
702 „Ac ne antiquae deesse virtuti, consuetamque sophisticandi pariter & calumniandi artem, quam à teneris 

vnguiculis cum lacte parentum imbibunt…” Uo., 4; Uo., 10.  
703 Mark FUMAROLI, „The Fertility and the Shortcomings of Renaissance Rhetoric: The Jesuit Case”, in The 

Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540–1773, eds. Gauvin A. BAILEY, Steven J. HARRIS, T. Frank 

KENNEDY and John W. O’MALLEY, 90–106 (Toronto–Buffalo–London: University of Toronto Press, 1999), 

92.  

 



146 

 

szónoki előadásmód formálódott, mely nem pusztán a klasszikusok szokatlan vagy kissé 

elavult latin szavait, kifejezéseit vette újra használatba, hanem el is mozdult egy sokkal 

szikárabb, „obskúrusabb” és Cicero szóhasználati kánonjának elegáns stílusát többé nem 

tisztelő előadói stílus irányába. Ez az „új stílus”, amit egy későbbi, 1615-ös, Cicerót 

előnyben részesítő jezsuita elöljárói kiadvány nyíltan el is ítélt, megkezdte hódító útját a 

nyugat-európai jezsuita kollégiumokban peregrino vagy lipsiano stílus néven.704 

Olyannyira, hogy a jezsuiták hozzászóltak a 16. század utolsó évtizedeiben kibontakozó, a 

ciceronianizmust érintő európai szintű vitákhoz. Mégpedig ahhoz a vitához, mely végül két, 

egymással szemben álló stilisztikai alternatívát kínált fel a ún. elmeélhez, azaz a 

csodálatkeltés szolgálatában álló elmésséghez vagy szellemességhez (acutezza, argutezza, 

acumen)705 kapcsolódóan.706 Az egyik a Seneca, Tacitus művei hatására alakuló, Justus 

Lipsius által meghatározott intenzív, szikár és ékítmények nélküli ún. acutus, a másik pedig 

ennek ellentétje, vagyis a felékített stílusból származtatott és a második szofisztikus 

mesterektől ihletett ún. argutus.707 Mivel a jezsuiták a senecai sűrűségnél – értsd 

lényegretörőségnél – és élességnél jobban kedvelték a pompásabb, burjánzóbb 

beszédmódot, így a terjengősebb és elmésebb elokúciós stílus népszerűsítőivé váltak.708 Ezt 

a két terminust a 17. század első két évtizedében egymással felcserélhetőként használták, 

míg a lengyel jezsuita Maciej Casimir Sarbiewski 1619-es, De acuto et arguto... című 

munkájában meg nem különböztette az invenciós műveletek élességét (acutus) a 

díszítményekből származó elmésségtől (argutus).709 Nem lehet véletlen, hogy a Defensióban 

Alvinczi a Breve colloqvivm iesviticvmból származó szövegrésszel fókuszba helyezi a 

jezsuita „új” mesterkedést és elmeél-köszörülést: „…semmi olyan rút, piszkos és hamis 

dolog nincs a római egyházban, amit ez új mesterkedéssel, elmeél-köszörüléssel vagy 

minden rútságnak és hamisságnak ravasz elfedésével széppé és igazzá ne próbálna tenni.”710 

                                                 
704 Bruna FILIPPI, „The Orator’s Performance: Gesture, Word, and Image in Theatre at the Collegio Romano”, 

in The Jesuits II: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540–1773, eds. Gauvin A. BAILEY, Steven J. HARRIS, T. 

Frank KENNEDY and John W. O’MALLEY, 512–529 (Toronto–Buffalo–London: University of Toronto Press, 

2006), 515.  
705 BITSKEY István, „Retorikák a barokk kori Magyarországon”, in Retorikák a barokk korból, szerk. BITSKEY 

István, Csokonai Könyvtár. Források (Régi kortársaink) 10, 243–272 (Debrecen: Kossuth Egyetemi Kiadó, 

2004), 265. 
706 FILIPPI, „The Orator’s...”, 515.  
707 Uo.  
708 Uo., 515–516. 
709 Uo., 516. 
710 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 12; „…vt nihil tam turpe, foedum & falsum, in Ecclesia 

Romana cernatur, quod haec nouo non artificio, vel mentis aciem perstringendo, vel omnem turpitudinem & 

falsitatem callidè tegendo, pulchrum apparere faceret atque verum.” ALVINCZI, Defensio, 5. 

 



147 

 

S akárcsak Kecskeméti C., aki teológiai jezsuitaellenes argumentációjában 

megkülönböztetett figyelmet fordít a hamis, ám annál megnyerőbbnek láttatott retorikai 

gyakorlat homiletikai, egzegetikai szerepének  hangsúlyozására, Alvinczi sem mulasztja el 

olvasóit figyelmeztetni, hogy a jezsuiták a politika terepén is ennek segítségével igyekeznek 

igazolni csalárd állításaikat.711 Ez a tetszetős és ámulatba ejtő, de hazugnak elkönyvelt 

beszédmód alkalmas arra, hogy a konfesszionalizációt nagyban befolyásoló rendeket, 

főurakat maga mellé állítsa. A Kecskeméti C.-nél csupán jelzett politikai, rendekkel 

összefüggő kedvezőtlen felekezeti hatás Alvinczi Defensiójában bomlik ki. Vagyis ez a 

„valódi” értelem torzításáért felelős jezsuita ékesszólás nem teológiai, hanem elsősorban 

politikai nézőpontból hat a konfesszionalizációs folyamatokra: „…az igazság mázával 

felékesített színtiszta hazugságot nemcsak a népre zúdítják rá, hanem a privilégiumokat és 

megerősített törvénycikkeket is teletömik olyannyira, hogy a nagyságos urakat is elámítják 

becsületes gondolkodásuk megzavarásával hitük hihetetlen gyalázatára.”712 Mivel a 

Defensio utalásai alapján e hazug jezsuita retorika, szofizmus magába foglalja a Kecskeméti 

C. János pázmányi egzegézis-kritikája kapcsán említés szintjén felmerülő valószínűt, 

továbbá a kazuisztikát és bizonyos, az egyenes válaszadás megkerülését lehetővé tevő 

kommunikációs technikákat (mentális rezerváció, ekvivokáció), a következő fejezetben 

ezekkel foglalkozom.   

3.1.1.1. Kazuisztika, ekvivokáció, mentális rezerváció és „valószínű” 

 Az I. Ulászlóhoz kötődő tragédia, melyet a Qverela Hvngariae mellett a Defensio 

egyik forrásaként értékelhető Aphorismi doctrinae iesvitarvm történelmi exemplumként hoz 

a hitszegésre, megtalálható a Pázmány–Alvinczi-polémiát 1609-ben megnyitó pázmányi Öt 

szép levél második, a hittel kötött fogadások felbontásáról szóló levelében is.713 Ennek 

szövegrészletei példaként szolgálhatnak a korban jellemzően jezsuitákkal összefüggésbe 

hozott kazuisztikára. E második levél továbbá azért jelentős kutatásom szempontjából, mert 

szabatos meghatározását adja mind a tárgyalni kívánt mentális rezervációnak, mind pedig az 

ekvivokációnak. Ezekről az egyenes válaszadás megkerülését lehetővé tevő 

                                                 
711 Uo.; Uo. 
712 Uo., 9; „…merè etiam falsum, ornatum, non in vulgus solùm extrudere, sed & Magnatibus fascinatis, 

incredibili fidei eorum nota, honestaeque existimationis euidenti labefactatione, priuilegiis & articulis 

confirmatis infarcire…” Uo., 3. 
713 PÁZMÁNY Péter, „Egy keresztény prédikátortúl S. T. D. P. P. az kassai nevezetes tanítóhoz Alvinczi Péterhez 

iratott öt szép levél”, in PÁZMÁNY Péter, Összes Munkái, szerk. RAPAICS Rajmond, II, 509–620 (Budapest: M. 

Kir. Tud.-Egyetemi Nyomda, 1895), 540–557; PÁZMÁNY, Kalauz, xxij–xxxiiij. 



148 

 

beszédmódokról és a Pázmány kazuisztikus érvelésében szereplő történelmi exemplumról 

elöljáróban elmondható, hogy a levelek első, 1609-es kiadásához képest az 1613-as Kalauz 

appendixeként megjelenő, jócskán átdolgozott szöveg sokkal bővebben fejti ki a velük 

kapcsolatos tartalmakat. E szövegbővülésen túl tény az is, hogy az Öt szép levél második 

változata, az Öt levél már hivatkozik az 1608-as Aphorismi doctrinae iesvitarvm ellen a 

jezsuita Martinus Becanus (Martin van der Beeck) által írt és 1608-ban kibocsátott 

Aphorismi doctrinae calvinistarvmra.714 Mindezt azért lényeges tudatosítani, mert Alvinczi 

Péter Defensiója csupán utalásokat téve és egyszerűen hazugságként elkönyvelve közvetíti 

a Jézus Társasága ilyen megnyilvánulásait. Ennek okát abban kereshetjük, hogy a 

nyomtatvány alaphelyzetét tekintve állítólag már mindenki számára jól ismert dolgokra 

kívánja ráirányítani a figyelmet. Továbbá egy olyan, tanultabb olvasóréteget is feltételez, 

mely bizonyos fokú tudással rendelkezhet ezekről. Alvinczi szövegében inkább arra 

törekszik, hogy egy olyan sűrített, közhelyekből összeállított képet közvetítsen a 

jezsuitákról, melynek középpontjában a páterek rendkívüli, megtévesztésen alapuló és az 

egyébként hatáskörükön kívül eső politikára is befolyást gyakorló beszédmódja áll. A 

pázmányi levelek kiválasztott részletei mutatják, hogy a Defensióban csupán megemlített 

közlési módozatok írásos leképeződései valóban jelen voltak itthon a század első két 

évtizedében, vitaalapot szolgáltatva a felekezetek számára. 

Giuliano Cesarini bíboros és I. Ulászló exempluma tehát a gúnyolódó Öt szép levél 

második, a hittel kötött fogadások felbontásáról szóló levelében található. A jóval hosszabb 

szöveget tartalmazó 1613-as kiadásban Pázmány Péter hat paragrafusra osztja textusát. Az 

első paragrafus rögtön a protestánsok három bizonyítékát sorolja fel a pápista hitszegésre: 

azaz a konstanzi zsinat határozatát, mely kimondja, hogy az eretneknek tett hit nem kötelez; 

majd IV. Jenő pápa és Giuliano Cesarini kardinális tanácsát, ami halált hozott I. Ulászlónak; 

s végül a szentgyónást, mely bűnbocsánatot biztosít a katolikusoknak hamis esküvés esetén 

is.715 Ezeket a pázmányi levelek fikciós terében protestánsok által fogalmazott 

bizonyságokat véleményem szerint leginkább a kazuisztika fogja egységbe. Az első 

bizonyíték láthatóan egy kitételre, mégpedig az eretnekségre épít. Az eretnekeknek tett 

fogadás katolikus érvénytelenségét Alvinczi Péter a Defensio jezsuitákat támadó 

bevezetőjében így tematizálja: „Vajon nem veszitek észre, hogy hitetlenségetek istentelen 

                                                 
714 PÁZMÁNY, Kalauz, xxvij; Stefania TUTINO, Empire of Souls: Robert Bellarmine and the Christian 

Commonwealth, Oxford Studies in Historical Theology 7 (New York: Oxford University Press, 2010), 212–

213. 
715 PÁZMÁNY, Kalauz, xxiij. 

 



149 

 

axiómája, (miszerint az eretnekeknek adott hit nem kötelez, ti, a sátán legeretnekebb kufárai, 

az evangélikusokat vádolják e névvel) zúdította ezeket a bajokat a szerencsétlen népre, 

melynek boldogulásáról kellett volna királyainak a legfőbb törvény szerint leginkább 

gondoskodni.”716 Alvinczi számára egyértelmű, hogy az általa már axiómaként, kétségbe 

vonhatatlan alapigazságként számon tartott kijelentés a jezsuitáktól származik. Érdemes itt 

megjegyezni, hogy az Aphorismi doctrinae iesvitarvm ellen megnyilatkozó jezsuita 

Martinus Becanus (megint csak) 1608-ban kiadta Disputatio de fide haereticis servanda…, 

majd egy évre rá Quaestiones miscellaneae de fide haereticis servanda… című munkáit a 

témával kapcsolatban.717 Veresmarti Mihály egy későbbi, 1641-es Becanus-fordításának 

tanúsága szerint pedig a kérdést övező nemzetközi vita nem ért véget még a kiadásokat 

követő évtizedekben sem.718 Ezek szerint a 17. század első felében igencsak jelentős 

vitapontról lehetett szó. Az 1620-as Defensio ennek politikai oldalát villantja fel, mikor az 

axióma és a királyoknak az alattvalókra vonatkozó mulasztása közt láttat összefüggést: 

„…hitetlenségetek istentelen axiómája […] zúdította ezeket a bajokat a szerencsétlen népre, 

melynek boldogulásáról kellett volna királyainak a legfőbb törvény szerint leginkább 

gondoskodni.”719 Ahogy John W. O’Malley kifejti, a jezsuiták, bár eltérő mértékben és 

eléggé ellentmondásos módon, de részt vállaltak az eretnekség üldözésében. 

Együttműködtek az arra létrehozott inkvizícióval és egyéb intézményekkel a hitvédelem 

érdekében: hol vádlók voltak, hol a „védelem ügynökei” bonyolult esetekben, hol pedig 

maguk ültek a vádlottak padján.720 Ezt az ellentmondást csak még jobban kiélezte III. Gyula 

pápa 1552-es adománya, mely a Jézus Társasága tagjainak kizárólagos jogot biztosított az 

eretnekség bűne alóli feloldozásra.721 Ami azonban vizsgálati szempontomból fontosabb, 

arra Harro Höpfl hívja fel a figyelmet a jezsuiták politikai gondolkodásával összefüggően. 

                                                 
716 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”; 11. „Annon agnoscitis, ex impio infidelitatis vestrae 

Axiomate, Haereticis (ita enim criminamini Evangelicos haereticissimi Satanae Magnarii) fides non est 

servanda, imbrium & fluminum instar, mala haec in miserrimum popellum, cujus salus apud Reges prima Lex 

esse debebat, deriuari?” ALVINCZI, Defensio, 4. Kiemelések az eredetiben – Sz.Zs. 
717 TUTINO, Empire of..., 213. 
718 „Ennek elötte tizen-két esztendövel irtam egy könyvet, Az Eretnekeknek adott hitnek, vagy, Esküvéssel tett 

fogadásnak, meg-tartásáról. Azt két izben ostromlotta egy Batáviai Calvinista, Pareus baráttya: ’s kétszer 

veretett viszsza. Es már egész tíz esztendötül-fogva halgat. Pareus, valamíg Moguntziá-ban vóltam, soha 

semmit nem próbált. Végre, most, ez elött esztendövel […] embertelenkedett szóval, és irással […] ez el-múlt 

hólnapban, Austriá-ból Moguntziá-ba jüvék viszsza. Ott adták-meg nékem a’ könyvetskét, mellyet én-ellenem 

írt.” Martinus BECANUS, [1] Az eretnekeknek adott hitnek meg-tartásáról – [2] es Az Istennek adott hitnek meg-

tartásáról. Mellyeket egy tudós ember Írásából magyarrá V. M. B. A. P. C. Sz. L. K. K. 0. M. fordított, ford. 

VERESMARTI Mihály ([Pozsony]: [typ. Societatis Jesu], 1641) – RMNy 1902, 16–17. Kiemelések az eredetiben 

– Sz.Zs. 
719 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 11.  
720 O’MALLEY, Az első jezsuiták, 354. 
721 Uo., 166. 

 



150 

 

Leírja, hogy többek között a jezsuiták (elkerülendő az eretnekség elfojtására irányuló tettek 

bonyolult morális buktatóit) a vitát olyan mederbe terelték, mely az eretnekség társadalom 

számára okozott evilági kártékonyságát hangsúlyozta. Ily módon pedig az eretnekséget már 

nem csupán teológiai értelemben vett bűnnek, hanem komoly politikai következményekkel 

járó bűncselekménynek is lehetett tekinteni, mely okot adhatott a világi büntetésre.722 Hogy 

az eretnekség a világi hatalom által valamiképp szabályozott politikai tényező lehet, arra 

Pázmány Péternél is találunk példát. Mikor II. Mátyás kikérte véleményét a protestánsok 

szabad vallásgyakorlásának engedélyezését illetően, Pázmány 1608-as latin emlékiratában a 

következőket emelte ki: bár az eretnekség súlyosabb, mint a török csapás, s bár a fejedelem 

felelős azért, hogy alattvalói az igaz vallást kövessék, amiért meg is kell akadályoznia, hogy 

a hamishoz pártolhassanak, mégis, a hazai viszonyokat és a józan ész diktálta érdekeket 

figyelembe véve engedélyezhető az eretnekségnek is utat nyitó szabad vallásgyakorlás.723 

Pázmány Péter hozzáállása az általa meggyökeresedett és elterjedt eretnekségnek tartott 

protestantizmushoz – melyet egyrészt megkülönböztetett a Biblia „talán csak a keletkező”, 

új eretnekségre vonatkozó parancsolatával kiirtásra ítélt tévtanoktól, másrészt elterjedtsége 

és meggyökeresedettsége okán bűn nélkül engedélyezhetőnek írt le az uralkodó számára724 

– a korabeli nemzetközi álláspontok közül a mérsékeltebb nyomait viseli. E felfogás egyik 

képviselője volt a konfesszionálisan szintén megosztott német területeken tevékenykedő 

Martinus Becanus. Gondolatairól Stefania Tutino azt jegyzi meg, hogy jóval 

megengedőbbek voltak, mint például a katolicizmus központjában, Rómában bíborosi 

szolgálatot teljesítő Roberto Bellarminóé, vagy később a jezsuita generális Muzio 

Vitelleschié.725 Erre világíthat rá Bitskey István tanulmányának mondatai, melyek a 

pázmányi memorandum 6. pontja kapcsán így fogalmaznak: „…arra utal Pázmány, hogy az 

országtól távol élőknek könnyű mereven elzárkózniok a vallásszabadság kérdésében, de ha 

a helyszínen lennének, ők is másként vélekednének. […] Jól ismerte a királyság vallási 

helyzetét, ellentétben a külföldről ítélkező teológusokkal.”726 

                                                 
722 HÖPFL, Jesuit Political..., 83. 
723 SZABÓ Ferenc SJ, Krisztus és egyháza Pázmány Péter életművében, Isten és Tudomány, Pázmány Irodalmi 

Műhely, Tanulmányok 11 (Budapest: Jézus Társasága Magyarországi Rendtartománya, L’Harmattan Kiadó, 

2012), 216. 
724 Uo. Vö. BITSKEY István, „Pázmány Péter és a protestáns vallásszabadság”, in BITSKEY István, Hitvédelem, 

retorika, reprezentáció Pázmány Péter életművében, 15–23 (Budapest: Universitas Könyvkiadó: 2015), 16–

19. 
725 TUTINO, Empire of..., 213–215. 
726 BITSKEY, „Pázmány Péter és a protestáns…”, 17. 

 



151 

 

Úgy tűnik továbbá, hogy Pázmány Péter nemcsak az eretnekség megítélésében 

osztotta Becanus engedékenyebb véleményét, hanem az Öt levél sorai alapján az eretneknek 

tett fogadás betartásában is: „Azt tanittya az Római Ecclésia; hogy, az hitnek kötelességébe, 

nem kel azt nézni, Kinek, és mi-okon fogad valamit esküvéssel az ember: hanem, ha oly az 

dolog, mellyet ember bünnélkül bé-tellyesithet, és nem meg-határozott ok-alatt, hanem egy-

általlyába meg-esküszik valamin az ember; mind Töröknek, Sidónak, Tévelygönek egyaránt 

meg kel állani az eskütt fogadást.”727 Becanus hasonlóan érvel fentebb sorolt műveiben, 

mikor kifejti, hogy minden, nem tiltott cselekedetre vonatkozó fogadás erkölcsileg kötelező; 

beleértve az eretneknek tett ígéreteket is.728 Becanus nézete mögött egy olyan, tipikusan 

jezsuita módon a szabály–kivétel kapcsolatai alapján felfogott erkölcsiség, valamint egy 

szintén jezsuitákra jellemző szükséglet rejlik, mely az erkölcsi normákat az alkalmazás 

szerinti hely és idő viszonylataiban helyezi el. A fogadás betartásáról szóló írásai így jelentős 

megnyilvánulásai annak a jezsuita módszernek, amelyben morálteológia és kazuisztika 

alkalmazkodik akár a politikai, történelmi, valamint földrajzi esetlegességekhez.729 John W. 

O’Malley szavaival élve: ugyan a vétkek megítéléséhez és a penitencia megfelelő 

kiszabásához nélkülözhetetlen, a Jézus Társasága által előszeretettel alkalmazott 

„kazuisztika közvetlenül a középkori skolasztikából származik, végső soron a klasszikus 

retorikából ered […] középpontjában a retorika azon alapelve állt, mely szerint 

alkalmazkodni kell az időponthoz, a helyhez, a személyekhez és egyéb körülményekhez”.730 

E retorikai megalapozottságú kazuisztikával találkozhatunk Pázmány Péter második 

levelében. Meglepő, hogy a kevésbé kidolgozott, 1609-es levél tartalmazza a szószerinti 

utalást: „Ezeken az casusokon-kívül mikor az ember hitivel valamire kötelezi magát, akár 

töröknek, akár sidónak, akár minemű tévelygőnek, egy-általlyába, minden szinlés, 

csalárdság és tétovázás-nékűl tartozik, úgy annyira, hogy ha féltébe és kételenségből eskütt-

is meg valaki, de ugyan tartozik bétellyesíteni…”731 A casus szó az 1613-as Kalauz 

appendixeként megjelenő, bővített átdolgozásból már hiányzik. Viszont az 1609-es 

szövegben megkezdett, hittel tett fogadás megtartását vagy annak megszegését illető 

tartalmakat jóval részletesebben fejtegeti. Az 1613-as második levél III. paragrafusában 

Pázmány már három nagy egységre osztja a szöveget: azaz a hamis esküvés katolikus 

                                                 
727 PÁZMÁNY, Kalauz, xxvj. 
728 TUTINO, Empire of..., 213. 
729 Uo. 
730 O’MALLEY, Az első jezsuiták, 168. 
731 PÁZMÁNY, „Egy keresztény prédikátortúl...”, 544. Kiemelés eredetiben – Sz.Zs. 

 



152 

 

táboron belüli büntetéseinek, majd a hittel tett fogadás ismertetőjegyeinek, végül a hittel tett 

fogadás megkerülését lehetővé tevő kitételeknek leírására.732 A második egységben négy 

dolgot sorol fel, melyek a fogadásra valamiképp hatással vannak. Az első, amikor olyasmire 

vonatkozik az esküvés, mely bűn nélkül nem teljesülhet, s épp ezért az eskü megszegése 

nem is minősül véteknek. A második bizonyos conditiókra és okokra emlékeztet, melyek 

meglétekor csakis „annyira terjed az kötelesség, menyire az Conditio és ok szenvedi.”733 A 

harmadikban Pázmány az esküvés módját mérlegeli (azaz hogy jóakaratból vagy félelemből 

történt-e) az iménti kettő függvényében, a negyedikben pedig hangsúlyozza, hogy nem kell 

figyelembe venni a személyt, akinek a fogadást tették, hanem minden esetben meg kell azt 

tartani.734 Körvonalazódnak olyan, az adott casust befolyásoló tényezők, körülmények, 

feltételek és nem utolsó sorban kivételek, melyeknek gyakorlati alkalmazására a Sem 

Eugénius pápa, sem az Gyónás nem ád okot az hit-szegésre című, V. paragrafusban találunk 

példát. Az I. Ulászló hitszegéséhez kötődő, hosszabb pázmányi szöveg ekképp hangzik: „I. 

Azt; bár ugy vólnais (ki ugy nincsen), hogy az Magyarokat Hit-szegésre ingerlette az Pápa: 

ebböl következik-é, hogy az Római Pápák mind illyenek? Alcimus Sidó Pap, nagy 

hitetlenséget cseleküvék az maga Nemzetségének árultatásában; találkoztak Fejedelmekis, 

kik hitek-ellen cselekedtek: azt kellé tehát mondanunk, hogy mind illyenek vóltak az Sidók 

Papjai és az Fejedelmek? Egy fecske tavaszt nem szerez. II. Azt hiszedé, hogy valamit az 

Pápák cselekesznek, mind azt hiszik hogy szabad azt cselekedni? Az ki meg-részegszik, 

hamissan esküszik, vagy egyéb vétekben esik, azt hiszié, hogy szabad azt cselekedni? 

Tudgya hogy nem jól míveli: de az gyarlóság, vagy félelem, vagy reménség reá-viszi az 

gonoszra. Azért, ha szinte valamely Pápa Hitit meg-szegné, sőt ha mástis azon vétekre 

ingerleneis, abból nem hozhatnád-ki, hogy az ő Hiti és Vallása-szerént szabad az hitetlenség: 

hanem, csak azt mondhatnád, hogy az Pápais vétkezik.”735 Pázmány érvelésében a hevesen 

záporozó, elbizonytalanító és, ha úgy tetszik, relativizáló kérdéseivel a befolyásoló 

tényezők, körülmények és kivételek fontosságát hangsúlyozza. Ezek mérlegelésével, 

valamint együttesen ható meggyőző erejükre támaszkodva kényszeríti a befogadót a számára 

kedvező ítélet meghozatalára. 

Mindezek fényében valószínűsíthető, hogy a Defensio jezsuitákat elmarasztaló 

félmondata, mely a keresztények vesztét okozó és az evangélikusokkal kötött szerződések 

                                                 
732 PÁZMÁNY, Kalauz, xxvj–xxviij. 
733 Uo., xxvj. Kiemelés eredetiben – Sz.Zs. 
734 Uo., xxvj–xxvij. 
735 Uo., xxxj. 

 



153 

 

megszeghetőségét lehetővé tevő katolikus lelkiismeret „mérlegeléséről” szól,736 a korban 

jellemzően jezsuitákkal összefüggésbe hozott kazuisztikára tesz utalást. Bizonyára az sem 

véletlen, hogy Alvinczi Péter nem csupán a kazuisztikát tematizálja újra valamilyen szinten 

a Defensio lapjain, hanem a pázmányi levelek által védelmezett mentális rezervációt és 

ekvivokációt is. Ez a két kommunikációs technika Pázmány második levelében jól 

megragadhatóan összefonódik a kazuisztikával. A III. paragrafus harmadik egysége, mely a 

hittel tett fogadás megkerülésének lehetőségét taglalja, a magyarázatot a kazuisztikai 

érvelésben fontos szerepet kapó feltételek, körülmények: itt most az esketés „törvény ’s 

igazság-szerént” való megvalósulásának a hangsúlyozásával indítja.737 Ha ezek nem 

teljesülnek, akkor „bezzeg […] azt tanittyák az Doctorok, hogy nem tartozik az szerént 

esküdni, a’ mint kivánnya a’ ki ötet hamissan erölteti: hanem avagy valami homályos 

szókkal élhet, mellyeket ö külömb értelemben vészen, hogy sem a’ ki az hitet kívánnya; 

avagy pedig ha az szók elég világosokis, de elméjébe valami határt, módot, okot vethet az 

esküvés mellé, ugy hogy ne arra esküdgyék, a’ mit pusztán ö-maga az Esküvésnek formája 

jegyez, és a’ mit az alít a’ ki meg-esküdteti ötet, hanem csak arra esküszik, a’ mit az külsö 

szók, az meg-gondolt és elméjében tartott móddal eggyütt jegyeznek.”738 Egerer Lilla a 

Tettetés és leplezés az Öt szép levél két változatában című tanulmányában a szimuláció–

disszimuláció nézőpontjából tekint Pázmány vitairatának két kiadására. Bene Sándort idézve 

megállapítja, hogy e tettető technikák elméleteinek nyomai az egyházi diskurzusban 

korábbiak, mint a világi politikai gyakorlatban, s hogy ugyan Pázmány és Alvinczi nem 

törekedtek tudatosan teória és terminológia kialakítására, de „retrospektív nézőpontból” 

ezek „előfutárainak tekinthetők”.739 Az Öt levél iménti szakaszával kapcsolatban azt is 

megállapítja, hogy Pázmány Péter a tettetés keretében engedélyezi mind az erővel vagy 

törvénytelenül kötelezett vallomás és esküvés kitételekkel való ellátását, mind a homályos 

fogalmazást jogtalan, kíváncsi kérdezősködés esetén.740  

Pázmány lapszéli hivatkozásában azon doktorok listáját adja, akik az egyenes 

feleletadás megkerülését lehetővé tevő technikákat védelmezik: Domingo de Soto, 

Tommaso Cajetan de Vio (Cajetanus kardinális), Martín de Azpilcueta (Navarrus doktor), 

                                                 
736 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 9; ALVINCZI, Defensio, 3. 
737 PÁZMÁNY, Kalauz, xxvij. 
738 Uo. 
739 EGERER Lilla, „Tettetés és leplezés az Öt szép levél két változatában”, in Miskolci Egyetem Doktoranduszok 

Fóruma, Miskolc, 2013. november 7.: Bölcsészettudományi Kar szekciókiadványa, szerk. BARNA László és 

HUSZTI Tímea, 12–17 (Miskolc, ME Tudományszervezési és Nemzetközi Osztály, 2014), 14–15. 
740 Uo., 16. 

 



154 

 

Silvestro Mazzolini da Prierio (Sylvester), végül Gregorio de Valencia.741 E lista nemcsak 

azért figyelemre méltó, mert a kor kiemelkedő kazuistáit sorolja fel,742 hanem mert egy, a 

hazugság kora újkori megítélését érintő fontos változásra is rávilágít. Ennek a lassú 

változásnak a korszakát Stefania Tutino egyik tanulmányában a 16–17. század fordulójára 

teszi, mikorra a mentális rezervációt és ekvivokációt övező vita már inkább szólt az emberi 

szándék morális értékeiről, mintsem a nyelv természetéről. Ebben, véleménye szerint, nagy 

szerepe volt a jezsuitáknak; köztük a Pázmány Péter által részletesen hivatkozott Gregorio 

de Valenciának.743 Mindez, már csak a morális tartalom túlsúlyba kerülése miatt is, az 

ágostoni hazugságdefinícióhoz kapcsolódik. Szent Ágostonnál ugyanis „az hazudik, akinek 

más a szándéka (aliud habet in animo), mint amit mond vagy egyéb módon jelez. A hazug 

ember tehát kétszínű – a latin eredetiben: »kétszívű« –, hiszen vagy olyasmit tud vagy vél 

tudni, amit nem mond ki, vagy pedig olyasmit mond, illetve jelez, amiről tudja, hogy nem 

igaz. Az olyan ember, akiből e kétszínűség hiányzik, nem hazudhat, legföljebb tévedhet. A 

lényeg tehát a szándék, vagyis az, hogy a hazug ember be kívánja csapni a másikat.”744 A 

hazugság ez alapján három tényezőből áll: magából a hazugság tényéből, vagyis hogy 

valótlan-e az állítás vagy sem; a hazugság tudatosságából; s végül a hazugság céljából, azaz 

hogy rossz-e az adott szándék vagy sem.745 Stefania Tutino megfigyelése, hogy ez a kora 

újkorig szinte érintetlen definíció kétszeresen is megkötött, hisz egyrészt kizárólag a beszélő 

belső szándéka, gondolata és a kimondott szavai, cselekedetei közötti eltérésre, 

összhangtalanságra fókuszálva kiiktatja a befogadót a folyamatból, másrészt erősen morális 

kategóriává teszi a hazugságot.746 Ezt a kétszeres kötöttséget, a kutatónő szerint, a 16. század 

közepén akkor kezdték el komolyabban támadni, mikor az eretnekség megítélésére 

befolyását egyre inkább kiterjeszteni kívánó inkvizíciót a spanyol egyház igyekezett 

korlátok közé szorítani. Főként olyan esetekben, melyekben az eretnekség tanúk hiányában 

vagy a gyónási titoktartás miatt rejtve maradt. Abból a szorult helyzetből, melyet a gyónási 

titoktartás és a hazugság erkölcsi tiltása idézett elő, lehetséges kiutat kínált az ekvivokáció 

                                                 
741 „Ita Sotus, Caetanus […] Ita Navar. Sylvest. Valent. 2. 2. Disp. 6. qst. 7 punct 4.§ Secundó quaeritur.” 

PÁZMÁNY, Kalauz, xxvij. 
742 SOMMERVILLE, „The ’new art…”, 159–184. 
743 Stefania TUTINO, „Nothing but the Truth? Hermeneutics and Morality in the Doctrines of Equivocation and 

Mental Reservation in Early Modern Europe”, Renaissance Quarterly, 1 (2011): 115–155, 116–117. 
744 MAGYAR László András, „Hazugságtipológiák”, Holmi, 4 (2000): 446–451, 447 [kiemelés eredetiben – Sz. 

Zs.]. 
745 Uo. 
746 TUTINO, „Nothing but…”, 118–119. 

 



155 

 

és mentális rezerváció teóriájának kidolgozása.747 A technikákat eredetileg kiötlő, ezeknek 

hermeneutikai oldalára koncentráló és a nyelv határainak feltérképezésére törekvő Domingo 

de Soto dominikánus szerzetest, valamint a világi tudós, kánonjogász és teológus Navarrus 

doktort (Martín de Azpilcuetát) elsősorban a szavak szemantikai többértelműségei, továbbá 

az Arisztotelész vegyes állítás-fogalmához kapcsolódó olyan kérdések foglalkoztatták, 

minthogy a kijelentés nem csupán verbális, hanem írott és egyéb jelek általi, vagy akár 

gondolati, továbbá ezeknek keverékei is lehet.748 Ezek az ekvivokációhoz és mentális 

rezervációhoz kapcsolódó, hazugságról folytatott diskurzusok – eltérően az ágostonitól – 

már számoltak a befogadóra tett hatással.749 A későbbiekben, többek között a jezsuita 

Gregorio de Valencia volt az, aki szigorú különbséget téve hétköznapi és különleges 

körülmények között zajló kommunikáció között,750 inkább etikai megfontolásokat szem előtt 

tartva engedélyezte ezek használatát.751 Az olyan különleges körülmények között zajló 

kommunikáció alkalmával, mint egy jogtalannak ítélt kihallgatás például, erkölcsi 

tekintetben is engedélyezhető az ekvivokáció és mentális rezerváció. Mivel ebben az esetben 

az emberi körülmény nem megfelelő, s így a beszélő szemszögéből a bíróság jogtalan, úgy 

nyilvánulhat meg előtte, mintha csak hétköznapi társalgásban venne részt: szavai akár egy 

„másik” igazságot is takarhatnak, vagy igazságtól függetlenül adható nemleges válasz, mely 

így nem minősíthető hazugságnak sem. Attól eltekintve, hogy a szóbeli megnyilatkozásnak 

mindig igaznak kell lennie, állítja Gregorio de Valencia, bizonyos esetek azért mégiscsak 

módosíthatnak az igazságon.752 

Főként a jezsuiták jóvoltából a mentális rezerváció, ekvivokáció már nemcsak 

teológiai értekezések tárgyát képezte a 16–17. század fordulójára, hanem hatásos önvédelmi 

eszköznek is bizonyult az „eretnekek” általi üldöztetések közepette, vagy éppenséggel 

segíthette a hittérítés apostoli feladatát.753 Ezzel az egyre fokozódó jezsuita érdeklődéssel 

párhuzamosan megélénkültek az ekvivokációt és mentális rezervációt célzó 

propagandisztikus támadások, melyekben e technikák példaként szolgáltak a rend tagjainak, 

misszionáriusainak fondorlatos és politikailag lázító tevékenységére.754 Ez akkor vált igazán 

fajsúlyossá, mikor az addig szinte ismeretlen technikák két angol jezsuita, Robert Southwell 

                                                 
747 Uo., 119–120. 
748 Uo., 116–117. 
749 Uo., 126–134. 
750 Uo., 136. 
751 Uo., 116–117. 
752 Uo., 136–138. 
753 Uo., 138. 
754 Uo. 

 



156 

 

és Henry Garnet pere révén bekerültek a köztudatba.755 Ennek hatására a katolikusok 

védekező pozícióba kényszerülve próbálták a közvélemény tudatába vésni az őszinteség, 

tisztesség erényeinek képeit, és elhitetni, hogy az eretnekek azok, akik hazugok. A kevésbé 

tanult réteg számára azonban, főként a mentális rezerváció, mégiscsak egyet jelentett a 

hazugsággal, pontosabban annak egy újabb, fondorlatos fajtájával: a protestánsok, 

egyszerűen „ekvivokátoroknak” bélyegezve a Jézus Társasága tagjait, mindezt 

erkölcstelenségük legkézenfekvőbb bizonyítékaiként kezelték.756 

Ha ezen információkat figyelembe véve vizsgáljuk a Defensio bizonyos kijelentéseit, 

ismét az eretnekség (és kazuisztika) kerül előtérbe. A politikai röpirat protestáns 

nézőpontjából így már nemcsak a hitszegés engedélyezett erkölcsileg katolikus részről a 

jezsuita axiómának megfelelően, hanem a kommunikációs megtévesztés is. Bár a Defensio 

forrásaként szolgáló Aphorismi doctrinae iesvitarvm a negyedik aforizmát teljes egészében 

az ekvivokáció témájának szenteli,757 a Defensióban ennek konkrét említése nem történik 

meg. Csupán egy olyan utalás található, mely gyanúra adhat okot: „…kockázó gyermekek 

módjára játszottak az egyezségekkel és közönséges végzésekkel (ami különben a 

jezsuitáknál nem sokat számít, amint látni Gregorius de Valentiánál és VII. Gergely pápánál, 

valamint Henry Garnetnál).”758 A latin szövegben, a szerzők felsorolásánál, hivatkozás is 

található egyes művekre, mely támpontul szolgálhat: „…(quod tamen Jesuitae non magni 

faciunt; vt videre est apud Gregor. de Valentia Tom. 3. Disp. 5. Quaest. 13 De Reo. Puncto 

1. & 2. Henric. Garnet. in Actis pag. 97. & 107. Gregor VII. Pontificem apud Grat. caus. 

19. quaest 6.)”759 Az Aphorismi doctrinae iesvitarvm pont Gergorio de Valencia és Henry 

Garnet ezen műveit említi meg az ekvivokációt tárgyaló IV. kaput, II. aforizmájának 

legvégén: „Similia docent Iesuitae, Gregor. de Valentia To. 3. Disp. 5. q. 13. De Reo. puncto 

1. & 2. Henricus Garnetus in actis pag. 97. & 107.”760 A de Valencia-hivatkozást (a világi 

tudós Navarrus doktor mellett) még egyszer használja a IV. aforizma legvégén, mely a 

fejedelmek számára bölcs, hasznos önvédelmi eszközként írja le az ekvivokációt: „Gregor. 

de Val. Iesuita. Tom. 3. disput. 5. quaest. 13. De Reo pun 2. prvdentem defensionem 

vocat.”761 A Defensiót követő, szintén Alvinczi munkájaként szamon tartott és az Aphorismi 

                                                 
755 Henry Garnet Treatise of Equivocation címen írt értekezést a témáról. SOMMERVILLE, „The ’new art…”, 

177–178. 
756 Uo., 174. 
757 Aphorismi doctrinae…, 41–47. 
758 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 68. 
759 ALVINCZI, Defensio, 42. 
760 Aphorismi doctrinae…, 45. 
761  Uo., 47. 

 



157 

 

doctrinae jesvitarvmot ugyancsak forrásként kezelő, 1620-as latin nyelvű Machiavellizatio 

azonban már szó szerint használja a terminust:762 „En, en, inquiunt ad oculum & nares, quid 

artifices vostris […] Martinus Azpilcueta, Toletus, Iacobus Sylvanus & alij de 

aeqvivocatione seu deceptione vocali. En inqiunt, considerate hanc dolosam Instructionem, 

quid aliud habet, quam ut coelum terram miscere possit.”763 Ez a szöveg berekesztésében 

található részlet magyarul így szól: „Lám, lám, mondják, itt van a szemünk és orrunk előtt, 

hogy mit műveltek a szakértőitek […] a toledói Martinus Azpilcueta, Iacobus Sylvanus és 

mások a sokfelé magyarázható szavakról, illetve a szavakkal történő félrevezetésről. 

Gondoljatok csak bele, mondják, hogy mire jó ez az álnok tanítás azon kívül, hogy 

összekeveri az eget és a földet.”764 A kifejezés protestáns ismertségére és szó szerinti 

használatára további példával szolgál egy korábbi, 1615-ös lutheránus hitvitairat, a Pazman 

Peter pironsagi: „Mert ö nalok szabad, Aequiuocè, ketes beszeddel szollani, es mikor 

szukseges, az visza szegezet Boznaij kaszat szabad elö rantannij.”765 Főként a 

Machiavellizatio azt a gyanút keltheti az olvasóban, hogy Martín de Azpilcueta, Jacobus 

Sylvanus (és mások) nemcsak a szigorú értelemben vett ekvivokációért, hanem az azon 

túlmutató és tágabb értelmű „szavakkal történő félrevezetésért” is felelőssé tehetők. 

Úgy gondolom, hogy a Defensio, miközben hevesen ostorozza a jezsuiták – nemes 

egyszerűséggel hazugnak tartott – beszédmódját a politika terepén, inkább erről a tágabb 

értelemben vett kommunikációs félrevezetésről beszélhet. Alvinczi Péter ezt a röpirat 

kiindulási pontjaként működő, a kazuisztika védernyője alá vont jezsuita axióma egyik 

következményeként és kiszolgálójaként írja le: „Innét […] vette kezdetét ugyanis oly sok, 

királyi oklevéllel megerősített törvénycikknek alaptalan kifogásolása és a jóváhagyó 

szándékától teljesen idegen félremagyarázása […] Szűnjetek meg […] az ország 

                                                 
762 Azt, hogy az Aphorismi doctrinae iesvitarvmot forrásként használja ld.: [ALVINCZI Péter], 

„Machiavellizatio, amelyben egy jezsuitáskodó meg akarja bomlasztani a szövetségesek lelkét (a cím az 

övéké). Valaki felfedezte és a patyolattiszta életű Pázmány Péter érsek úr részére röviden kivonatolta”, in 

Források a 17. századi magyar politikai gondolkodás történetéhez, szerk. BÁTHORY Orsolya, KÁRMÁN Gábor 

és ZÁSZKALICZKY Márton, I, 132–149 (Budapest, reciti, 2019), 147, 148 és 149, lábjegyzetek; továbbá említést 

tesz az Aphorismi doctrinae iesvitarvm magyar, mindeddig ismertelen fordításáról is: ALVINCZI Péter, „A 

Machiavellizatio szerzőjét megfeddő rágalmainak visszaverése, visszahárítva Balásfi Tamás kihajított boszniai 

püspökre, illetve pozsonyi letettre Alvinczi Péter atya által”, in Források a 17. századi magyar politikai 

gondolkodás történetéhez, szerk. BÁTHORY Orsolya, KÁRMÁN Gábor és ZÁSZKALICZKY Márton, I, 174–198 

(Budapest, reciti, 2019), 183, lábjegyzet. 
763 Machiavellizatio…, lapszám és ívjelzet nélkül. Kiemelés tőlem – Sz. Zs. 
764 [ALVINCZI], „Machiavellizatio…”, 148–149. 
765 ZVONARICS Imre és NAGY Benedek, Pazman Peter pironsagi. Az az: azokra az szitkos karomlasokra es 

orczatlan pantolodasokra, mellyeket Szyl Miklos neue alatt Hafenreffer tudos doctornak könyue eleiben 

függesztet leuelek ellen all-orczassan ki bocziattot vala: derek felelet... Irattatot... Zvonarith Imre, es Nagy 

Benedek altal (Keresztúr, Farkas Imre, 1615), 325–326 – RMNy 1091. Kiemelés tőlem – Sz. Zs. 

 



158 

 

szolgálatában kiváló érdemekkel rendelkező mágnások meggyőződését megingatva, őket 

szerződések […] megszegésére hajlítani, csábítani és tanítani.”766 Különösen az idézet 

második felének megfontolandó az az észrevétele, hogy a jezsuiták képesek beszédükkel a 

mágnások meggyőződését megingatni, majd a szerződések megszegésére rávenni. Erre 

hozza a Defensio később mintegy példaként a homonnai jezsuita kollégium alapítóját, a 

hitváltása előtt református Homonnai Drugeth III. Györgyöt: „A keresztény vallást elhagyó 

Homonnai gróf, aki egészen a babonaságig jutott el a pápista elkötelezettség vallásában, 

nemcsak az ungvári főtemplom elragadásával és a kollégium […] teljes eltörlésével 

háborította meg a felséges császárok és királyok jól megfontolt elhatározása előtt mindenki 

számára […] engedélyezett vallásszabadságot, hanem azzal is, hogy Homonnán, Pácinban, 

Carcinban, Tarnón, Varannón is a templomokat elvéve, Isten igaz szolgáit elűzve, helyükre 

tisztátalan áldozópapocskákat állítva, a keresztyén nép lelkiismeretét szörnyűségesen 

megkínozta.”767 

Alvinczi Péter ezt a mágnásokat meggyőző retorikát sok esetben a stílussal jellemzi. 

Eltérően Kecskeméti C. Jánostól, aki a jezsuiták homiletikai és egzegetikai gyakorlatában 

főként az érzelmi ráhatást emelte ki, a politikai témájú Defensio a beszéd ékességeire és 

behízelgő hangnemére fókuszál. Kecskeméti Gábor egyik nagyívű tanulmányának 

megállapítása, hogy Szent Ágostonnál „vált az antik retorikák egyik témájaként szereplő 

stílustipológiából központi szerepű retorikai kategória.”768 A középső stílus ebben már 

„megvált a szofista esztétikai felfogás öncélúságától, ehelyett akként mutatkozott meg, mint 

amely az Isten meg a szentek magasztalásával szeretetre ébreszti a közönséget”.769 Alvinczi 

viszont, miközben a politikai röpirat olvasóinak elmarasztaló ítéletét igyekszik kieszközölni, 

pont a Jézus Társasága beszédstílusának szofista vonásait hangsúlyozza. Ezért e beszéd vagy 

„bűzlik a jezsuita hízelkedéstől, a szinóni ékesszólástól”,770 vagy azt „jezsuita 

éleselméjűséggel változatosan kicirkalmazták”,771 vagy épp az „igazság mázával felékesített 

színtiszta hazugságot”772 és a „királyi ruhába öltöztetett rejtett csalárdságaikat”773 akarják 

                                                 
766 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 9–11; ALVINCZI, Defensio, 3–4. 
767 Uo., 15–16; Uo., 7. 
768 KECSKEMÉTI Gábor, „A barokk korszakfogalom a retorikatörténeti kutatások kiterjedése után”, in Zrínyi 

Miklós és a magyarországi barokk költészet, szerk. BENE Sándor és PINTÉR Márta Zsuzsanna, 15–53 (Eger: 

Líceum Kiadó, 2021), 22–23. 
769 Uo., 23. 
770 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 54; ALVINCZI, Defensio, 33. 
771 Uo., 24; Uo., 13. 
772 Uo., 9; Uo., 3. 
773 Uo., 12; Uo., 5. 

 



159 

 

vele elfogadtatni. Mivel a Defensio legtöbbet emlegetett szava a hazugság (mendacium) 

mellett a szofisztika, mindez nem túl meglepő. Az viszont igen, hogy Alvinczi Péter egy 

szókapcsolat erejéig kitér a szofisták egyik, az igazság megítélését nagyban befolyásoló 

„vívmányára” is. A Defensio bevezetőjében, a jezsuiták fentebb citált jellemrajza közben 

hangzik el a következő megjegyzés: „…a hihetőség némi látszatával…”774 Alvinczi itt a latin 

szöveg terminushasználata alapján vélhetően a retorikai probabilére, azaz a valószínűre utal. 

Cicero meghatározásában ugyanis „valószínű az, ami rendszerint be szokott következni, 

vagy a közvélemény elfogadja, vagy pedig ezekkel akár valós, akár csalóka hasonlóságot 

mutat.”775 E valószínű egyúttal közelít a hihetőhöz is, hisz a „hihető az, amit a hallgatóság 

véleménye bármiféle tanúskodás nélkül is megerősít”.776 Kecskeméti C. János pázmányi 

egzegézis-kritikájánál említés szintjén volt szó arról, hogy a jezsuiták milyen 

megkülönböztetett figyelmet fordítottak a valószínűség ékesszólásban betöltött szerepének, 

használhatóságának.777 A Defensiót tárgyaló egységben pedig arról is esett szó, hogy a Jézus 

Társasága korát megelőzve ismerte fel a szofisták és második szofisztikusok mind az európai 

kultúrára, mind pedig a retorikára gyakorolt hatásait. Ez azért lehet lényeges, mert a 

valószínűnek a meggyőzésben betöltött elsődleges szerepét, már Platón elmarasztaló ítélete 

szerint is, a szofisták hangoztatták: „…nyugodni hagynánk Teisziaszt és Gorgiaszt, akik 

belátták, hogy többre kell becsülni a valószínűt az igaznál, s akik a szó hatalma által a kicsit 

nagynak, a nagyot meg kicsinek tüntetik fel”.778 Így Platón szavaival a szofista „az 

ellentmondás művésze, a látszatutánzás színlelő fajtájából, aki nem az isteni, hanem az 

emberi képmásalkotás látszatra dolgozó neméből a szavakkal való szemfényvesztés 

osztályrészét sajátította ki magának”.779 Bár a jezsuiták 16–17. századi kutatásaikban mint 

egyfajta, az igazság feltárását és annak megközelíthetőségét segítő eszközként tekintettek a 

valószínűre,780 Alvinczi Péter ennek épp az ellenkezőjét hangoztatja. A Defensio kifejezéseit 

                                                 
774 Uo., 9; „Longo enim rerum vsu compertum, & animis penè omnium insitum est; eosdem, vnicos esse, qui 

Sophisticis cauillationibus, lubricis effugiis, Stentoreis vociferationibus, palpis & mendaciis efficacibus, 

dilationibus, probabilitatis quodam velo & speciofo veritatis fuco, merè etiam falsum…” Uo., 3. Kiemelés 

tőlem – Sz.Zs. 
775 Marcus Tullius CICERO, „A feltalálásról”, in Marcus Tullius CICERO, Összes retorikaelméleti művei, szerk. 

ADAMIK Tamás, ford. SIMON L. Zoltán, 79–199 (Pozsony: Kalligram, 2012), 111. 
776 Uo., 112. 
777 RÉGENT-SUSINI, „From Probability…”; KECSKEMÉTI, „A barokk korszakfogalom…”, 49. Vö. Stefania 

TUTINO, Shadows of Doubt: Language and Truth in Post-Reformation Catholic Culture (Oxford–New York: 

Oxford University Press, 2014), 113–137. 
778 PLATÓN, „Phaidrosz”, in PLATÓN, Összes művei, gond. FALUS Róbert, ford. KÖVENDI Dénes, Bibliotheca 

Classica, II, 711–807 (Budapest: Európa Könyvkiadó, 1984), 781. 
779 PLATÓN, „A szofista”, in PLATÓN, Összes művei, gond. FALUS Róbert, ford. KÖVENDI Dénes, Bibliotheca 

Classica, II, 1071–1228 (Budapest: Európa Könyvkiadó, 1984), 1228. 
780 RÉGENT-SUSINI, „From Probability…”, 85; TUTINO, Shadows of…, 128. 

 



160 

 

vizsgálva továbbá kitűnik, hogy ebben nyújt segítséget a jezsuitáknak a bájos, kellemes 

hatású és szofistákhoz kötött középső stílust jellemző ékítmény.781 Alvinczi politikai 

röpiratában, a köztudottság bizonygatásával és közhelyességgel is összefüggően, nem bontja 

ki egészében, mit ért a jezsuiták félrevezető politikai beszédmódján. Ettől függetlenül 

találhatók olyan szövegrészletek, melyekben mintha körvonalazódna ez a fajta jezsuita 

megtévesztő kommunikáció. Mindez, meglátásom szerint, a Defensio tolmácsolásában 

leginkább öt dologban érhető tetten: a szerződések különbségeinek hangoztatásában a 

jezsuiták részéről; a körülmények és tényezők figyelembevételében; a szabály és kivétel 

viszonypárjában; a világosság, egyértelműség és többféleképp „magyarázhatóság” 

ellentétében; valamint a halogatásban. 

Az elsőhöz Alvinczi a Pázmány Péter által írt Refvtatio azon szakaszát támadja, mely 

a törökkel kötött, 1606-os zsitvatoroki béke szövegezéseinek különbségeire igyekszik 

rámutatni a töröknek átadott hatvan falu apropóján. Pázmány a Refvtatióban négy részből 

álló cáfolattal válaszol arra a Qverela Hvngariae által fogalmazott vádra, hogy II. Ferdinánd 

Vácot és még Magyarország több területét is a töröknek ígérte. Az elsőben tisztázza, hogy a 

60 falut nem úgy adták át, mint Lippát és több végvárat. Továbbá azt is igyekszik 

nyilvánvalóvá tenni, hogy ez csakis azért történt, mert azok maguk kérték az adóztatást a 

töröktől való félelmükben, s hogy ezáltal „kisebb kárral nagyobb veszedelmeket 

felváltsanak”.782 A második érve (amit a disszertáció egy korábbi szakaszában érintettem) 

az, hogy a lutheránus Thurzó György a zsitvatoroki béke 15., 16. és 17. artikulusa értelmében 

több mint 700 falut adott át még 1606-ban.783 A harmadikban kifejti, hogy az egyébként 

korábban 158 falura igényt tartó törökkel folytatott tárgyalásoknak köszönhetően ez az 1615-

ös békekötés idejére 60 falura redukálódott.784 Ennek az 1615-ös békekötésnek eredményeit 

tehát a számarányok tükrében igyekszik még jobb fényben feltüntetni. Azt is megjegyzi 

továbbá, hogy ezek átadásáért visszamenőlegesen Thurzó György a hibás, mert gondatlan 

volt az 1606-os zsitvatoroki béke megkötése során, s így a török és a császári békelevél 

szövegezése különbözik.785 Végül a negyedikben arra világít rá, hogy a hatvan falu átadása 

                                                 
781 Marcus Tullius CICERO, „A szónok”, in Marcus Tullius CICERO, Összes retorikaelméleti művei, szerk. 

ADAMIK Tamás, ford. MEZEI Mónika és KÁRPÁTY Csilla, 609–688 (Pozsony: Kalligram, 2012), 638–640. 

Érdemes leszögezni, hogy Cicero véleménye a bájosságról nem kifejezetten pozitív: „…mondják csak gyakran 

nekünk »jól van«, »nagyszerű«, de azt, hogy »szép«, »bájos« nem akarom túlságosan gyakran hallani!” 

CICERO, „A szónokról”, 407. 
782 PÁZMÁNY, Refvtatio, G4v. 
783 Uo., G4v–Hv. 
784 Uo., Hv–H2r. 
785 Uo., Hv. 

 



161 

 

a linzi tárgyalást és azok százezer arannyal történő megváltásának kísérletét követően történt 

csak meg.786 Alvinczi Péter erre adott válaszát Pázmány saját szavainak idézésével indítja: 

„…ha (amint első helyen állítják) a Zsitvatoroknál lett békességben »a török hitlevél a hódolt 

falvakat és egyéb nehéz dolgokat illetően másképpen lett írásban rögzítve, mint kellett 

volna«, kérdezzük meg, ugyan mely részeiben és miféle nehéz dolgokat illetően?”787 

Alvinczi szerint egyértelműen hamis kifogás, hogy a török szöveg értelme a 16. cikkelyben 

különbözne a császári és királyi oklevéltől.788 Azaz a „császár azokat a falvakat akarta, hogy 

a töröknek hódoljanak, melyek adófizetői voltak, mielőtt Esztergomot a töröktől 

visszavették” mondat értelme ugyanaz, mint azé a török megfogalmazásé, amit ismét a 

Refvtatióból idéz: „hogy »azok a falvak, amelyek hódoltak, mielőtt Esztergomot a római 

császár elfoglalta, adót fizessenek«”.789 Eltekintve attól, hogy Pázmány állításainak van 

valóságalapja az eltérő szövegezésekről,790 Alvinczi ezt úgy közvetíti, mintha csak jezsuita 

akadékoskodás lenne: „Ki az ugyanis, ha nem az, akinek hunyorral purgált jezsuita agya van, 

kicsoda az, ha nem gyengeelméjű és a kákán is csomót keres, aki itt egyáltalán valamilyen 

különbözőséget sejdíthet, nemhogy kimutathat?”791 Alvinczi számára azért különösen fájó 

pont ez a szövegezésbeli eltérés – melyet a jelek szerint Pázmány Péter éles szeme meglátott 

–, mert a Refvtatio ez alapján teszi felelőssé a lutheránus, 1616-ban elhalálozott Thurzó 

Györgyöt a vita tárgyát képező 60 falu átadásában: „…azt kell ez Hatvan Faluk-felöl 

eszünkbe vennünk: hogy az hatvan Faluk meg-adásának vétke azé vólt, az ki az Sitva-toroki 

Végezésbe fő vólt. Mert veszedelmes gondviseletlenségből, a’ vagy akármi módon az 

Törökök Levele, melly az Békességnek summáját magába foglalta, sok czikkelyekben 

külömbözöt az Chászár ö Fölsége Levelétől.”792 A pázmányi érvelés Thurzó emberi 

                                                 
786 Uo., H2r–H3r. 
787 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 24–25; ALVINCZI, Defensio, 13. 
788 Uo., 25–26; Uo., 14. 
789 Uo., 26; Uo. 
790 Az egyik problémát a szövegezéssel kapcsolatban Zachar József abban látja, hogy tolmácsok hiányában az 

elkészült német és török nyelvű okmányok szövege nem volt teljesen azonos. ZACHAR József, „Az Oszmán-

Habsburg hosszú háború: A hadüzenettől a békekötésig 1593–1606”, in „Frigy és békesség legyen…”: A bécsi 

és a zsitvatoroki béke, szerk. PAPP KLÁRA és JENEY–TÓTH Annamária, A Bocskai-szabadságharc 400. 

évfordulója, 8, 291–308 (Debrecen: Hajdú-Bihar Megyei Önkormányzat–Debreceni Egyetem Történelmi 

Intézete, 2006), 307. Továbbá G. Etényi Nóra megállapítása, hogy a zsitvatoroki béke „megkötése, a tárgyaló 

delegáció kijelölése” már Rudolf császár és Mátyás főherceg konfliktusának részét képezte, és „Karl Vocelka 

szerint Mátyás főherceg játszott szerepet abban, hogy a török tolmácsok manipulációjának következtében 

létrejött eltérő szövegváltozatok közül a B variáns látott napvilágot”. G. ETÉNYI Nóra, „A zsitvatoroki béke a 

korabeli propagandában”, in „Frigy és békesség legyen…”: A bécsi és a zsitvatoroki béke, szerk. PAPP KLÁRA 

és JENEY–TÓTH Annamária, A Bocskai-szabadságharc 400. évfordulója, 8, 346–359 (Debrecen: Hajdú-Bihar 

Megyei Önkormányzat–Debreceni Egyetem Történelmi Intézete, 2006), 353–354. 
791 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 26; ALVINCZI, Defensio, 14. 
792 PÁZMÁNY, Refvtatio, Hv. 

 



162 

 

figyelmetlenségét és az egyéb eshetőségeket okolja a jelenlegi állapotokért. Az érvek 

csatájában Pázmány amellett foglal állást, hogy ennek az emberi körülménynek a 

következménye a hatvan falu átadása. Alvinczi viszont, hogy mentesítse a néhai Thurzó 

Györgyöt a felelősség alól, elutasítja, hogy hibáztak volna az 1606-os békeszöveg körül: 

„…köztudomású, hogy semmiféle hiba nem csúszhatott be annak figyelmetlenségéből, aki 

a békességszerzésben fő gondviselő volt (amint ármánykodnak).”793 Ezt elsőként azzal üti 

el, hogy a legkiválóbb tanácsosok és a legnagyobb méltóságok voltak jelen, melyről hosszas 

listát is közöl.794 Következő ellenérvként pedig a törökök szemfülességét hozza fel, akik 

biztos nem engedték volna, hogy ilyen fontos ügyben érdekeik csorbát szenvedjenek. 

Argumentációját végül egy gúnyos megjegyzéssel zárja: „…ezek a vargák, akik a török 

ügyeknek kiváló ismerői, mindent jól értenek, és mindent messze látó elmével fontolgatnak 

meg, mikor csalárd különbözőségeket és figyelmetlenségből esett hibákat találnak ki.”795 

A többértelműségek lehetőségeit kiaknázó érvelés és a retorikai megalapozottságú 

kazuisztikában tekintetbe vett emberi tényezők, körülmények hangsúlyozása mellett 

Pázmány a szabály–kivétel kapcsolatait érintő argumentációra is példát szolgáltat. Ezt a II. 

Ferdinánd királyválasztásának érvényességét firtató Qverela Hvngariae ellenében így 

fogalmazza meg: „…azt mondgyák, hogy chonka, és szintén nem tellyes vótumokkal lött a 

Király választása: mert az Nádor-Ispán előbb nem választatott, kinek elő voxa kellett vólna 

lenni az Király választásában.”796 Erre elsőként azt hozza fel ellenérvként, hogy a törvény 

szerint ez csak abban az esetben állja meg a helyét, ha a királyi mag megszakad, de ez itt 

nem áll fenn, mert II. Ferdinánd egyenes ági leszármazottja I. Ferdinándnak.797 Másodszor 

pedig volt olyan eset korábban is, hogy nem volt nádora az országnak, mégis királyokat 

választottak: „De mit mondgyak? Mi magúnk és Atyáink nem emlékezünk-e reá, hogy egy-

néhány Királyoknak felszentelések történt Nádor-Ispán nélkül? […] Nádasdi Tamás halála 

után, ki Ezer ötszáz hatvankettődik esztendőben […] hólt meg, csak egy Nádor-Ispán sem 

vólt Magyarországban, mint Ezer hatszáz nyólcadik esztendeig, mellyben Illésházi 

választatott […] azonközbe […] Maximilian; […] Rudolphus Magyar Királlyá 

szenteltettenek Nádor-Ispánnak segétsége-nélkül. Minap-is […] Második Mátyás Király, 

Nádor-Ispán nélkül választatott…”798 Ezt a Defensióban Alvinczi természetesen egész 

                                                 
793 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 26; ALVINCZI, Defensio, 14. 
794 Uo., 27–28; Uo., 15–16. 
795 Uo., 28–29; ALVINCZI, Defensio, 16. 
796 PÁZMÁNY, Refvtatio, Er. 
797 Uo. 
798 Uo., Er–Ev. 

 



163 

 

másképp látja: „…fölösleges, hogy hosszan fecsegjenek a szófacsarók némely 

választásokról, amelyek nádor nélkül mentek végbe. Ugyanis azok a megtörtént dolgokra 

példák és nem a törvényre. Tudjuk ugyanis Magyarország régi okleveleiből, hogy nemcsak 

a királyi mag kihalása esetén […], hanem minden választásban a nádoré volt az első 

szavazat.”799 Vagyis nem fogadja el azt a megszorítást, mely csakis a királyi mag 

szakadásának esetére korlátozná a nádori szavazat elsőségét. Továbbá éles különbséget tesz 

a törvényben foglaltak és megtörtént dolgok, történelmi tények között is. Nem úgy Pázmány 

Péter, aki tehát egyrészt a törvények értelmezésében a magszakadás esetére korlátozza a 

nádorispán előválasztási jogát, másrészt a törvény szavát oly módon igyekszik „gyengíteni”, 

hogy az Alvinczi által szigorúan csakis történelmi példaként számontartott választásokat a 

törvény ellenére megesett kivételekként artikulálja. 

Alvinczi Péter iménti, elválasztó szándékához szervesen kapcsolódik a hivatkozási 

alapként használt törvények, végzések, szerződések világosságának és egyértelműségének 

folytonos emlegetése.800 A jezsuitáknak ezzel szemben azt rója fel, hogy ezek szövegeit 

igényeiknek megfelelően értelmezik. Erre példa a jezsuiták birtokképtelenítéséről szóló, 

minden szabad királyi város kapujára kifüggesztett határozat.801 Alvinczi Péter ezzel 

kapcsolatban azt állítja, hogy a jezsuiták ennek ellenére az „ország belsejében időznek, azt 

egyesek, és a jezsuiták, úgy, mint a közönséges békesség kikiáltott megzavarói, nem tartják 

méltatlannak a jobbik párt kárára magyarázni és megátalkodottságának tulajdonítani”.802 Ezt 

hangoztatja akkor is, mikor a jezsuiták II. Mátyás hitlevelét értelmezik. Ebben ugyan II. 

Mátyás a maga jogán engedte Ferdinándnak, hogy még az ő életében felvegye a 

kormányzást, azonban az ország lakosai ehhez nem járultak hozzá, mivel nem akartak két 

királyt elismerni: „Ezért foglalták bele a tizenhét törvénycikkbe, hogy […] nemcsak Mátyás 

életében, de ha ő eltávozik is […] az ország egyetértése nélkül nem veheti fel a 

kormányzást.”803 Azonban „Ferdinánd a királyi hitlevéllel megerősített 17. törvénycikk 

ellenére beleavatkozott Magyarország kormányzásába azáltal, hogy a rendek egyetértése 

nélkül egyeseknek püspökségeket, […] hivatalokat, […] tisztségeket osztott és 

adományozott, amit a zászlósurak egyetértése nélkül nem cselekedhetett volna (lásd Mátyás 

nagyobb dekrétumának 62. törvénycikkét), s ebben nem tekintett sem méltóságra, sem 

                                                 
799  ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 53–54; ALVINCZI, Defensio, 32. 
800 Uo., 18–19, 23–24, 25–26, 50; ALVINCZI, Defensio, 9, 12–13, 14, 30. 
801 Uo., 42; Uo., 25. 
802 Uo.; Uo. 
803 Uo., 59; Uo., 36. 

 



164 

 

erényre, sem érdemre, hanem kizárólag csak a vallásra – erre nézve orcátlan magyarázat, 

hogy így szól a törvénycikk (tudniillik még élt a császári felség).”804 A Defensio ezt 

közvetlenül megelőző szöveghelyén pedig egyenesen azt jegyzi meg indulatosan Alvinczi 

Péter, hogy a jezsuiták a többszöri magyarázgatással és értelmezésekkel elodázzák az 1619. 

évi I. törvénycikkben foglalt feltételek teljesítését: „…előbb hangyához illő szorgalommal 

tárgyalták anélkül, hogy belőlük bármit is teljesítettek volna, majd halogatni kezdték: egy 

hónapról fél évre, fél évről egy évre, egy évről a következő országgyűlésre. Azután 

magyarázgatásokra, további értelmezésekre, javításokra került a sor, majd végül az 

eredetileg beterjesztett feltételek érvényességének megsemmisüléséig érkeztünk el. Ilyenek 

a jezsuiták mesterkedései!”805 

A Defensio imént kiragadott részletei reményeim szerint arról győzhetnek meg, hogy 

Alvinczi politikai röpiratában bizonyos helyeken a Harro Höpfl által politikai kazuisztikának 

nevezett jelenségről is beszélhetünk. Ha figyelembe vesszük a nyomtatvány tulajdonképpeni 

kiindulási vitapontját képező, az eretnekségre mint kivételre tekintő állítólagos jezsuita 

axiómát, ez a feltételezés még inkább megállhatja a helyét. Az „eretneknek tett hit nem 

kötelez” axióma szolgálatába állított hazudozás kifejezésének rétegzettségét jellemzi, hogy 

Alvinczi Péter a Defensio lapjain nemcsak a szofisztikára, a kazuisztikára, a valószínűre és 

az egyenes feleletadás megkerülését lehetővé technikákra tesz utalásokat, hanem az 

állatmetaforákat is csatasorba állítja. Mivel a jezsuiták jellemrajzának fontos részeleme ez 

az állatok képét hasznosító argumentáció, a következőkben a szöveg ezen rétegével kívánok 

foglalkozni. 

3.1.1.2. Hazug testből hazug szó: az állatok szerepe a Defensióban 

 „Én őnéki Patvarkodó, Hypocrita, szamár, ördögi irigységgel és ördögtűl tanúlt 

mesterséggel rakva vagyok: […] Bérletten ravasz vagyok: Az szemtelen ördöghöz hasonló 

vagyok: […] én szemtelenül hazudok […] Süldisznóhoz, majomhoz, szamárhoz, rókához 

hasonlónak nevez, és azt mondgya, hogy mint tengeren eggyik hab az másikat tollya, szinte 

úgy tolyong egymás-után sok hiuságom.”806 

                                                 
804 Uo.; Uo. 
805 Uo., 58; Uo., 35. 
806 Kurziválás a használt Pázmány-összkiadásban: PÁZMÁNY Péter, „Alvinczi Péternek sok tétovázó 

kerengésekkel és czégéres gyalázatokkal felhalmozott feleletinek… megrostálása…”, in PÁZMÁNY Péter, 

Összes Munkái, szerk. RAPAICS Rajmond, II, 625–691 (Budapest: M. Kir. Tud.-Egyetemi Nyomda, 1895), 634 

– RMNy 986; a Pázmány által citált Alvinczi-szavakat idézi BITSKEY István, Pázmány Péter, Magyar História: 

Életrajzok (Budapest: Gondolat, 1986), 88–89; valamint LOVAS Borbála, „A rókatárgy, avagy egy aesopusi 

 



165 

 

E csöppet sem hízelgő szavak Alvinczi Péter 1609-es Öt szép levélre adott, mára 

sajnos elveszett 1609-es Feleletéből valók. Alvinczi szavait Pázmány Péter szinte azonnali, 

1609-es Megrostálás című viszontválaszából ismerjük:807 saját magáról idézi azokat 

Alvinczi állítólagos dühösködéseinek leírására. A hazugság kölcsönös hangoztatásának 

tényét figyelembe véve joggal merülhet fel a kérdés, hogy hogyan válhat a fentiekben 

tárgyalt hazugság egy speciálisabb, az állatok képét hasznosító jezsuitaellenes 

argumentummá? Lehetséges kiindulópont ehhez ismét Pázmánynál található. Több 

alkalommal vetette ugyanis Alvinczi szemére, hogy az folyvást „bokorszökő tréfákkal” és 

„Aesopus beszédivel” él, mellyel a vitapartner tartalom és magyarázat nélküli 

megszólalásaival, szellemeskedéseivel kapcsolatos rosszallását fejezte ki.808 Az igazsághoz 

persze hozzátartozik, hogy Pázmány Péter éppúgy használta Ezópus fabuláit, akárcsak 

protestáns vitapartnerei: elsősorban a gúnyolódás eszközeként.809 

A fabula kora újkori ’fikció’, ’kitaláció’810 jelentése mellett ebben a vizsgálatban 

inkább a szó ’oktató mese’811 értelme lehet lényegesebb. Heltai Gáspár is már elsősorban a 

fabulák tanulságossága miatt döntött a német, Steinhöwel-féle szöveg 1566-os magyarra 

ültetése mellett.812 A német nyelvű fabulákat csupán nyersanyagként kezelő Heltai Gáspár 

az ezópusi állatmesék érzéki, érzelmi, hangulati hatásaival azok erkölcsi tartalmát 

domborította ki. S mivel a történetek az emberi viselkedést példázzák, az állatszereplők 

pedig emberi erényeket, bűnöket elevenítenek meg, alkalmat adnak az olvasónak erkölcsi 

tanulságok levonására.813 

                                                 
mese a hitvitázók tollán”, in Ghesaurus: Tanulmányok Szentmártoni Szabó Géza hatvanadik születésnapjára, 

szerk. CSÖRSZ Rumen István, 351–358 (Budapest: rec.iti, 2010), 357. Alvinczi debreceni kiadású Felelete: 

RMNy 977. 
807 BITSKEY, Pázmány Péter, 87. 
808 LOVAS, „A rókatárgy…”, 355. 
809 Uo., 356. 
810 PIRNÁT Antal, „Fabula és história”, Irodalomtörténeti Közlemények, 2 (1984): 137–149; LACZHÁZI Gyula, 

„A fikciósság a kora újkori magyar irodalomban”, Irodalomtörténeti Közlemények, 2 (2016): 166–177; hitvita 

és fabula kapcsolatáról BALÁZS Mihály, „Hitvita és fabula: 1609: Az Öt szép levél 1609-ben”, in A magyar 

irodalom történetei: A kezdetektől 1800-ig, szerk. JANKOVICS József és ORLOVSZKY Géza, 1, 394–409 

(Budapest: Gondolat, 2007). 
811 EMBER Nándor, „A magyar oktató mese története 1786-tól 1807-ig (Első közlemény)”, Irodalomtörténeti 

Közlemények, 3 (1918): 272–294, 272; folytatása: EMBER Nándor, „A magyar oktató mese története 1786-tól 

1807-ig (Második közlemény)”, Irodalomtörténeti Közlemények, 4 (1918): 379–389. 
812 KLANICZAY Tibor, szerk., A magyar irodalom története 1600-ig, A magyar irodalom története, I (Budapest: 

Akadémiai Kiadó, 1964), 366; a Heltai-féle fabulákról részletes áttekintést nyújt: UTASI Csilla, Argumentum, 

fabula, história Heltai Gáspár műveiben (Újvidék: Újvidéki Egyetem Bölcsészettudományi Kar, 2013), 65–

162. 
813 KLANICZAY, A magyar irodalom..., 366–367. 

 



166 

 

Ezen általános megállapításokhoz pár dolgot érdemes hozzáfűzni. Elsőként, hogy a 

17–18. században a fabulák az iskolai tananyag részét képezték,814 továbbá Utasi Csilla azon 

megjegyzését Heltai Gáspár kései műveivel és így fabula-fordításaival kapcsolatban is, 

miszerint Heltai művei nem a szekularizációt szolgálták, hisz a hit az autonóm irodalom 

létrejöttéig központi szerepet játszott a kor emberének életében.815 Ezt támasztja alá többek 

között Dömötör Ákos kutatása, aki külön fejezetben tárgyalta a fabulák és mesék szolgáltatta 

példázatokat protestáns exemplumkatalógusában.816 Ennek tetemes részét az ezópuszi 

mesék adják. Azt is fontos lehet kiemelni, hogy általánosságban ezek a protestáns 

prédikátorok által használt exemplumok817 egyrészt viselkedéstípusok mentén igyekeztek 

egy „protestáns egyéniségeszményt” megalkotni, másrészt „képzettársításokra ösztönző 

gondolatcsírákat” is elültethettek a hallgatóságban.818 Ez utóbbi, véleményem szerint, az 

állatoknak a jezsuitaellenes argumentálásban betöltött szerepére úgyszintén érvényes. 

Elmondható, hogy a kora újkorban közismert, tanító célzatú és a hitéletben kiemelt 

jelentőséggel bíró fabulák az állatok viselkedését hasonlóságaik alapján az emberi 

erkölcsökkel, viselkedésmintákkal állítják párhuzamba, arra reflektálnak. A kora újkorban 

még mindig virágzó, egészen Arisztotelészig visszavezethető és a zooetikára nagyban 

támaszkodó ún. theriologikus, zoologikus vagy zoomorfikus fiziognómiai hagyomány Vígh 

Éva megfogalmazásában az „ember és állatok közötti analógia kazuisztikája”, mely „a test 

formája és a lélek tulajdonsága közötti megfelelést feltételezi”.819 A zoológiai megfigyelések 

jellemzője a vizsgálatom időkeretét adó 17. században még az erős antropomorfizálás, mely 

idővel oda vezetett, hogy az állatok viselkedését emberi léptékkel mérték.820 Minden 

                                                 
814 LENGYEL Réka, „»Mesélő tükrök«: Az ifjabb Hatvani István állatmeséinek forrásai”, in Nagy az Isten 

állatkertje...: Állat(ság)ok a magyar irodalom- és művelődéstörténetben, szerk. MERCS István, Modus 

Hodiernus 9, 79–98 (Nyíregyháza: Móricz Zsigmond Kulturális Egyesület, 2019), 79. 
815 UTASI, Argumentum, fabula..., 11. 
816 DÖMÖTÖR, A magyar protestáns…, 200–238. 
817 Dömötör Ákos kutatásai mellett az exemplum homiletikai, erkölcsi funkcióiról pl.: KECSKEMÉTI Gábor, 

Prédikáció, retorika…, főleg 82–87; valamint TÜSKÉS Gábor, „Az exemplum a 16–17. század katolikus áhítati 

irodalmában”, Irodalomtörténeti Közlemények, 2 (1992): 133–151. 
818 DÖMÖTÖR, A magyar protestáns..., 12–13. 
819 VÍGH Éva, „Giovan Battista Della Porta zoomorfikus fiziognómiája”, Filozófiai Szemle, 3 (2016): 9–24, a 

zooetikát illető megjegyzések főleg 12–15; zoologikus fiziognómiának nevezi LACZHÁZI Gyula, „Szenvedély, 

jellem és morál Bethlen Miklós önéletírásában”, in Emlékezet és devóció a régi magyar irodalomban: A 

kolozsvári Babeş-Bolyai Tudományegyetem Magyar Irodalomtudományi Tanszéke által szervezett nemzetközi 

konferencia előadásai, 2006. május 24–27., Kolozsvár, szerk. BALÁZS Mihály és GÁBOR Csilla, Egyetemi 

Füzetek 3, 247–258 (Kolozsvár: Egyetemi Műhely Kiadó–Bolyai Társaság, 2007), 254; valamint a zoologikus 

mellett theriologikusnak is Martin PORTER, Windows of the Soul: Physiognomy in European Culture 1470–

1780, Oxford Historical Monographs (Oxford: Clarendon Press, 2005), 27. 
820 STIRLING János, „Utószó”, in MISKOLCZI CSULYAK Gáspár, Egy jeles Vad-Kert: Avagy az oktalan 

állatoknak historiája Miskolczi Gáspár által, szerk. STIRLING János, Magyar Hírmondó, 479–502 (Budapest: 

Magvető Könyvkiadó, 1983), 495. 

 



167 

 

bizonnyal ezekhez a hagyományokhoz is kapcsolódik a kora újkori jezsuitaellenes röplapok 

azon képi megoldása, mikor a pátereket például rókaként, farkasként, kígyóként vagy 

tisztátalan disznóként ábrázolták; főként démonizálásuk érdekében.821 Ez az ördögi és állati 

test jelenik meg röplapokat megszégyenítő gazdagsággal a fenti Pázmány-idézet mellett a 

Defensio lapjain, mikor „lupus in fabula”:822 a pátereket vérszívó piócáknak, ártatlanok vérét 

ivó vérengző párducnak, udvari majmoknak és király majmainak, sima kígyóknak, vagy akár 

odvas tölgyfáról torkuk szakadtából károgó varjaknak titulálja, s akik a Defensio szerint  

„viperai ravaszságukat” okádják ki.823 Hogy Alvinczi Péter egyébként mennyire jártas volt 

a röplapirodalomban, s hogy azok egyes részleteit milyen eredményesen építette be saját 

műveibe, azt Viskolcz Noémi mutatta be részletesen.824 Figyelemre méltó, hogy a Pázmány–

Alvinczi-polémiát megindító 1609-es Öt szép levélben az Alvinczi segítségéért esedező 

kálvinista prédikátor szerepébe bújó Pázmány, a kálvinista prédikátorok stílusát imitálva ezt 

jegyzi meg:825 „Az mely pápista ember jelen vala, alattomba, róka móggyára mosolyogván, 

így szólla…”826 Ez az alattomos, rókamosolyú pápista ember különösen szép példája lehet a 

zoomorfikus fiziognómia működtetésének, s arra is rávilágíthat, hogy a gúnyolódó Pázmány 

a szándékosan eltúlzott szerepjáték közben felfigyelt erre a mechanizmusra, ezért ezt a 

kálvinista vitapartner érveléstechnikájának kifigurázni kívánt jellemző stíluselemei közé 

vette fel. 

Mivel Alvinczi Defensiója az egyes állatok testét és a testből következtethető, azzal 

együtt járó lelki tulajdonságokat, viselkedést, erkölcsöt vonatkoztatja a jezsuitákra, a 

bestiáriumok és az összetett allegóriákat röviden magyarázó emblémás könyvek, 

ikonológiák mellet célszerű részletezőbb, összefoglaló igényű leírásokat keresnünk róluk. 

Ilyeneket magyarul az elsőként számontartott átfogó állattani munkánkban:827 Miskolczi 

Csulyak Gáspár Egy jeles Vad-Kert című, a magyar viszonyokat figyelembe vevő 

fordításában találhatunk.828 Bár munkája, mely előszavával az embereket okulásul az 

                                                 
821 MIHALIK, „Jezsuitaellenes képi…”, 408. 
822 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak…”, 10. 
823 Uo., a felsorolás sorrendjében 14, 11, 10 és 18, 10, 22, 68. 
824 VISKOLCZ Noémi, „Jövendölések és váradalmak 17. századi protestáns irodalmunkban”, in A harmincéves 

háború prófétái és chiliasztái: I. Tanulmányok, szerk. KESERŰ Gizella, Fiatal Filológusok Füzetei: Korai újkor 

4, 65–100 (Szeged: Balázs Mihály, 2003), 76–82. 
825 Balázs Mihály hivatkozott Hitvita és Fabula c. tanulmányára támaszkodva EGERER Lilla, „Tettetés és…”, 

12. 
826 PÁZMÁNY Péter, „Egy keresztény prédikátortúl…”, 518. 
827 STIRLING, „Utószó”, 495. 
828 Uo., 497. 

 



168 

 

„állatok Skolájára” igazítja,829 csak bő hatvan évvel Alvinczi halálát követően, 1702-ben 

került ki a lőcsei sajtó alól,830 a fordítás alapjául szolgáló latin Historia animalium sacra már 

1612-ben kiadásra került. A lutheránus teológus Wolfgang Franz kiadványának 

népszerűségét számos újranyomása, fordítása igazolja.831 A könyvben szereplő állattani 

ismeretek folytonosságát és szintézisét jelzi, hogy a bibliai teremtéstörténet mellett az állatok 

külső-belső tulajdonságait arisztotelészi alapokon tárgyalja. Majd támaszkodik Pliniusra, 

továbbá hivatkozza többek között a középkor egyik leggyakrabban idézett szerzőjének, 

Claudius Aelianusnak anekdotáit, valamint az Aelianust fordító bázeli orvost, Conrad 

Gesnert vagy a humanista filozófus és orvos Julius Caesar Scaligert.832 Vagyis az állatok 

bibliai locusokkal és azoknak magyarázataival bőségesen megtámogatott leírásait sorban 

erkölcsi tanulságokkal kommentáló Historia animalium sacra (címéhez is hűen) nem 

más,833 mint az antikvitástól halmozódó természettudományos tudás és a Biblia834 

természetszemléletének, etikájának bizonyos fokú elegyítése. 

 S ha már Miskolczi Csulyak szerint a róka azért tart „nagy barátságot […] a’ 

kigyókkal, minthogy mind a’ ketten föld alatt való lyukakban szoktak lakni”,835 az Alvinczi 

által egész vadkertet felvonultató Defensio (és Felelet) állatai közül ehelyütt pár, a kígyóhoz 

és rókához kötődő jezsuitaellenes argumentálást ismertetek a hazug test és szó 

kontextusában. Magáról a rókáról Miskolczi Csulyak alapján összefoglalóan a következő 

mondható el: igen ismert állat főképp három „nevezetes” gonoszságáról, azaz hogy ravasz, 

kegyetlen és nagyétkű. Gonoszsága, álnoksága és ravaszsága kitetszik a sok róla költött 

nevetséges meséből. Ártalmasságát és különös álnokságát bizonyítja, hogy minden 

ravaszkodása más állatoknak kárára van. Három gonoszsága pedig illendőképp 

szabattathatik a hipokritákra Szent Lukács (Luk 9.58) és Jézus szavai nyomán, aki Heródest 

rókának nevezi (Luk 13.32). Minderre tekintettel az ördögnek legvilágosabb kiábrázolója, 

valamint annak tagjainak: az „üldözö Kegyetleneknek, az Eretnekeknek, Hypokritáknak, és 

                                                 
829 MISKOLCZI CSULYAK Gáspár, Egy jeles Vad-Kert, Avagy az oktalan állatoknak… öt Könyvekbe foglaltatott 

tellyes Historiaja. Melly… A’ Bóldog Emlekezetü Miskolczi Gáspár… által, Magyar nyelvre fordíttatott, 

(Lőcse, 1702), A3r – RMK I 1658. 
830 STIRLING, „Utószó”, 499. 
831 Gustav Moritz REDSLOB, „Franz Wolfgang”, in Allgemeine Deutsche Biographie, 7, 319–320 (Lipcse: 

Verlag von Duncker & Humblot, 1878), 320; vö. STIRLING, „Utószó”, 497. 
832 STIRLING, „Utószó”, 497–498. 
833 Uo., 497. 
834 Az állatok bibliai szerepéről, előfordulásáról részletesen: KISS Gábor, Állatok a Biblia tükrében (Budapest: 

Szent Pál Akadémia, 2009). 
835 MISKOLCZI CSULYAK, Egy jeles Vad-Kert..., 158. 

 



169 

 

az usorás fösvény Gazdagoknak.”836 S ahogy a Bibliának a rókát eretnek tanítókhoz és hamis 

prófétákhoz hasonlító szavai alapján „az ö titkos ravaszságával annyi károkat tészen a’ 

szölökben és kertekben […] Azonképpen az Eretnekek semmivel inkább nem árthatnak, 

mint az argumentálásbéli ravaszsággal, mellyel ök a’ gyenge elméket tsábítgatják…”837 

Ezért kell azokat viszontag helyes, józan argumentumokkal megcáfolni.838 Alvinczi 

Feleletéből Pázmány a már citált mellett egy olyan szakaszt is idéz, ami felsorolásában éles 

fullánkú baziliszkuszról és „szokatlan álnaksággal tündöklő rókáról” beszél. Pázmány 

viszont e személyeskedő vádak visszautasításaként rögtön kijelenti, hogy nem hajlandó 

hasonló nevekkel illetni vitapartnerét, hanem annak „módnékűl-való fogásit” és „tétovázó 

rókalyukait” az igazság pörölyével kívánja lerontani.839 Csakúgy, mint az Öt szép levél 1609-

es kiadásában még alattomban és rókaként,840 de az 1613-as Öt levéltől már csupán 

alattomban mosolygó pápista, aki a „róka módra a kert alatt kullogva” semmit a pápistákra 

nem rakható, bizonyításaikkor semmire sem jutó kálvinisták vádjait „tétovázó és kerengő 

beszéd nélkül” hárítja el.841 Szabó Ferenc hívja fel a figyelmet, hogy Pázmány a heves 

hangvételű vitái ellenére hajlandónak mutatkozott egy bizonyos „ökumenikus 

párbeszédre”.842 Ehhez kapcsolódóan ismerteti a csak az 1623-as bővített Kalauz-kiadástól 

megtalálható, Miként kell hasznosan beszélgetni a hit dolgairúl címet viselő három 

pázmányi irányelvet. A második irányelv az újítók két csalárd mesterségéről szól: azaz 1.) 

nem fejtik ki a lényeget, hanem csak rágalmaznak; 2.) nem maradnak a vitatott témánál, 

hanem Pázmány szavaival élve „mint a róka, mikor eggyik lyukából kiszoríttatik, másba 

szalad: úgy az új tanítók, midőn valóban a fáréra fogatnak [megszorongattatnak – Sz. F. 

betoldása], és erős bizonyságokkal sürgettetnek, mingyárt nyomot vesztenek, egyből masba 

üttetik beszédeket; és csak alig vészed eszedbe, hogy az igazúlásrúl kezdetett beszélgetést 

az úrvacsoráján kel végezned.”843 Úgy tűnik mindebből, hogy Pázmány nem az Alvinczi 

által alkalmazott, erkölcsi töltetű ember–állat megfeleltetéshez, hanem jellemzően az 

ellenfél ide-oda ugráló vitatechnikájának leírásához használja a ravaszdihoz kapcsolódó 

                                                 
836 Uo., 160. 
837 Uo., 163. 
838 Uo., 164. 
839 PÁZMÁNY, „Alvinczi Péternek…”, 640.  
840 PÁZMÁNY, „Egy keresztény prédikátortúl…”, 519.  
841 PÁZMÁNY Péter, „Igazságra vezérlő kalauz”, 2, in Pázmány Péter Összes Munkái, szerk. KISS Ignácz és 

RAPAICS Rajmond, IV, 701–799 (Budapest: M. Kir. Tud.-Egyetemi Nyomda, 1897), 711–712.  
842 SZABÓ Ferenc SJ, A teológus Pázmány: A grazi „theologia scholastica” Pázmány művében, METEM-

könyvek 1 (Róma: Ugo Detti, 1990), 296. 
843 Uo.; az idézett pázmányi szakasz: PÁZMÁNY Péter, „Igazságra vezérlő kalauz”, 1, in Pázmány Péter Összes 

Munkái, szerk. KISS Ignácz, III (Budapest: M. Kir. Tud.-Egyetemi Nyomda, 1897), 561. 

 



170 

 

szóképeket. Vagyis az ún. argumenta a persona, azaz a személyi érvek tárgykörébe tartozó 

testi, testalkati (habitus corporis) és jellembeli descriptióról,844 leírásról a polémia gyakorlati 

lefolytatásának leírására helyezi át a hangsúlyt. Alvinczinél azonban mindkettő játékba 

hozható, amikor a zoomorfikus fiziognómia, a zooetika és a retorikai személyi érvek 

megfontolásait figyelembe vevő argumentálásában a róka testét, egész természetét a 

jezsuitákra vonatkoztatja, melyből a páterek törvényszerűen ravasz, hazug voltára is 

következtethet a befogadó. A Defensio egy másik, különösen erős és komplex képe, mikor 

Pázmány a jezsuiták legfőbb ékességét jelentő ruhadarabjának, négyszögletű kalapjának 

letételével a jezsuitai „rókaagyafúrtságot” is hátrahagyja, mintegy levetkőzi, majd azt az 

esztergomi érsekség jelvényeinek erőszakos megszerzésével az oroszlán természetére 

cseréli, azt ölti magára.845 Így pedig, az ország második embereként, végre már nyíltan és 

oroszlánhoz méltó kegyetlenséggel, válogatott módon csorbíthatja a protestánsok szabad 

vallásgyakorlatát.846 Úgy gondolom, hogy az exemplumoknál említett képzettársítási 

folyamatok jól tetten érhetők e példák esetében. 

 A kígyó Miskolczi Csulyak általi nem kevésbé tanulságos ismertetését mellőzőm. 

Elég csupán az állattal kapcsolatban a paradicsomi, hazug szavak általi ördögi megkísértésre 

emlékeztetni. Ennek hasznosítását találjuk a Qverela Hvngariae-ben, ahol a jezsuiták a 

főurak udvarába és Nagyszombatba praktikáikkal, a törvények megvesztegetésével 

becsúszva-mászva ráveszik az egyébként jól működő respublikák békés nemeseit a 

visszavonásra.847 Ezt egy későbbi, szintén névtelen szöveg, az 1643-as Papistak meltatlan 

üldözése a vallasert című vitairat másképp hasznosítja. Vagyis a cselédes házba „bé-

csúsznak” a jezsuiták, s így ördögi csábítgatásaikat a ranglétra aljáról kezdhetik: a 

gyermekek, cselédek és „asszonyi-állatok” után végül az egész „ház-népekre” vetve ki 

„kárhozatos hálójokat”.848 Hazug testből hazug szó, köznép és nemesség ezáltal kapcsolódik 

                                                 
844 Az argumenta a persona retorikai szerepéről Bethlen Miklóssal kapcsolatban: TÓTH Zsombor, „EGOizmus. 

Az énreprezentáció mint én-performancia (self-fashioning) Bethlen Miklós emlékiratában”, Egyháztörténeti 

Szemle, 2 (2003), http://www.uni-miskolc.hu/~egyhtort/cikkek/tothzsombor.htm (utolsó hozzáférés: 2020. 12. 

25.), ld. a 2. sz. lábjegyzetet is. Pázmány és Alvinczi kapcsán ilyen szempontú kutatást végzett: EGERER Lilla, 

„A mocskolódás alakzatai Pázmány Péter Alvinczi Péterhez szóló vitairataiban”, in Doktoranduszok fóruma, 

Miskolc, 2012. november 8.: Bölcsészettudományi Kar Szekciókiadványa, szerk. NAGY Ágoston (Miskolc: 

Miskolci Egyetem Tudományszervezési és Nemzetközi Osztály, 2013), 20–26. 
845 Báthory Orsolya a róka és oroszlán képének használatából egyértelműen a machiavellizmus vádját olvassa 

ki, mivel a kép szerepel Niccolò Machiavelli A fejedelem c. művében is. BÁTHORY Orsolya, „Pázmány 

Vindicae-je és Balásfi Refutatiója: Két röpirat a besztercebányai országgyűlés végzései ellen”, in Politikai 

nyelvek a 17. század első felének Magyarországán, szerk. KÁRMÁN Gábor és ZÁSZKALICZKY Márton, 197–

222 (Budapest: reciti, 2019), 202; ld. a 23.  sz. lábjegyzetet is. 
846 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 14–15.  
847 Qverela Hvngariae..., 17v–18r. 
848 Papistak meltatlan…, 72. 

 



171 

 

össze a Defensio többször idézett részletében: a „viperai ravaszságukat” kiokádó, mindent 

arcátlanul tagadó „sima kígyóknak”, a jezsuitáknak ugyanis még szavai, pontosabban 

kibúvói is éppoly simák, mint hazug testük, ezért „majdnem mindenki nagyon jól tudja, hogy 

egyedül ők azok, akik […] sima kifogásokkal, […] hízelkedéssel és hatásos hazugságokkal, 

[…] felékesített színtiszta hazugságot nemcsak a népre zúdítják rá, hanem […] a nagyságos 

urakat is elámítják becsületes gondolkodásuk megzavarásával hitük hihetetlen 

gyalázatára.”849 Érdemes megjegyezni, hogy Pázmány pedig így folytatja az új tanítók 

szerinte hibás, szorongatott rókaként egyik menedékből a másikba szaladgáló 

vitatechnikájára rávilágító eszmefuttatását: „Mert mint a kigyót annyíra nem szorithatod, 

hogy sikosságával magát ki ne fúrja markodból: úgy ezeket semmi erővel álló harczra nem 

bírhatod; […] ide s tova lézzegvén egyrűl másra szökdécselnek…”850 

 A fenti idézetekkel elsősorban azt igyekeztem bemutatni, hogy Alvinczi Péter a 

retorikai térben a vitapartner jellemének rombolásához, hiteltelenítéséhez miként használta 

fel argumentumként az állatok testét és az abból következtethető negatív jellemvonásokat. 

Ennek megfelelően az Alvinczi által újra és újra felvillantott, rókán, kígyón kívül még egész 

állatkerttel azonosított jezsuita- és Pázmány-kép jellemzője a hazugság, alattomosság és 

agyafúrtság; különösen az említett kommunikációs technikák fényében. Pázmány azonban, 

ezt az erkölcsi alapú argumentálást elutasítva, a róka és kígyó képére építkező érveléseiben 

az argumentáció hibáira hívja fel olvasói figyelmét: azaz az általa hibásnak láttatott, 

bélyegzett érveléstechnika szemléltetését végzi el a dinamikus, mozgásban lévő állatokkal. 

Így, e különbségre fókuszálva talán elfogadható, hogy az állatok felvillantott képeivel 

Alvinczi Péter a vitapartnerek által közösen hangoztatott hazugsághoz kapcsolódóan egy 

speciálisabb jezsuitaellenes argumentálásra szolgáltathat példát. 

  

                                                 
849 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 9. Az idézetben kiemelések tőlem – Sz. Zs. A latinban 

a sima kifogások és a sima kígyók szókapcsolatok: „lubricis effugiis” és „angues hi lubrici”. Defensio, 3 és 4. 
850 PÁZMÁNY, „Igazságra vezérlő kalauz”, 561. 



172 

 

3.2. A Defensio egyik latin forrása: Aphorismi doctrinae iesvitarvm 

Az elsőként 1608-ban, valószínűleg Ambergben nyomtatott Aphorismi doctrinae iesvitarvm 

számos kiadása, fordítása okán népszerű kora újkori jezsuitaellenes iratnak tekinthető.851 Az 

1608. október 7-ei pápai rendelet alapján rögtön indexre is kerülő,852 ismeretlen szerzőségű 

nyomtatvány kibocsátását két év leforgása alatt újabb latin kiadások–újrakiadások, francia, 

angol és német nyelvű fordítások követték.853 A kiadvány nem maradt válasz nélkül: az 

Aphorismi doctrinae iesvitarvm által többször hivatkozott és támadott egyik szerző, a 

kontroverzteológiában igencsak járatos jezsuita, Martinus Becanus 1608-ban ellenművet írt 

Aphorismi doctrinae calvinistarvm címmel.854 

 Az Aphorismi doctrinae iesvitarvm teljes címéből leszűrhető információk alapján a 

kis munka a jezsuiták és egynéhány pápista doktorok azon tanainak aforizmáit tartalmazza, 

melyek az igaz kereszténységet rombolják és a közönséges békét megzavarják, valamint az 

emberi társadalom kötelékeit megoldják. A kiadványban összegyűjtöttek pedig ezen 

személyek mondásaiból, írásaiból és nyilvános cselekedeteiből származnak.855 A szöveg 

szerkesztője a címlapon Dávid 2. zsoltárának egyik részletével figyelmeztet, mely magyarul 

így hangzik: „Azért, királyok, legyetek eszesek, és okuljatok földnek bírái! Szolgáljátok az 

Urat félelemmel, és örüljetek reszketéssel” (Zsolt 2.10–11).856 Az olvasónak (Ad Lectorem) 

szóló előszó után a főszöveg négy caputja összesen tizenhat aforizmát tartalmaz; 

caputonként négyes elosztásban. Az aforizmák szerkezete minden esetben a következő: a 

                                                 
851 Carlos SOMMERVOGEL et Pierre BLIARD, Bibliothèque de la Compagnie de Jésus: Histoire, 11 (Párizs: 

Auguste Picard, 1932), 38–39. 
852 Jesús Martínez de BUJANDA és Marcella RICHTER, Index librorum prohibitorum 1600-1966, 11, Index des 

livres interdits 11 (Médiaspaul, 2002), 76. 
853 SOMMERVOGEL et BLIARD, Bibliothèque de la Compagnie..., 38–46. Úgy tűnik, hogy Sommervogel és 

Bliard a két német fordítást, az 1608-as Der Jesuiten Lateint és az 1610-es Reissender Jesuiter Wolffot külön 

művekként kezeli, mivel nincs arra utaló megjegyzésük, hogy a két német szöveg, ellentétben a francial és 

angol kiadásokkal, bármiféle kapcsolatban állna a latinnal. Hogy e művek az Aphorismi doctrinae iesvitarvm 

német fordításai, kiadásai ld. PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”…, 328. Teljes címük a következő: Der 

Jesuiten Latein. Das ist: Auszbund etlicher vnchristlicher Lehren der Jesuiten vnd anderer Bäpstler: aus 

derselben Bücher gezogen, vnd zu dem ende allhie verzeichnet, das angedeute Papisten, berührte Irrthumb 

fahren lassen, vnd mit Vns Lutheranern oder Evangelischen, die wir durch Christum sehlig werden wollen, 

dem Allmechtigen Gott vnd seinem heiligen Wort, auch der Weltlichen Obrigkeit, allen schuldigen gehorsam 

leisten, vnd sich begeben mit vns friedlich vnd sanfftmütig zu leben... Mit approbation der Theologischen 

Facultet zu Wittenberg (Wittenberg: Martin Henckel, Paul Helwig, 1608), valamint Reissender Jesuiter Wolff, 

vnter dem Schafbeltz Christlicher Sanfftmut verborgen. Oder, Summarischer Begriff der grewlichen vnnd 

erschrecklichen Mordlehren, so in der Jesuiten Schrifften hin vnd wider verstecket ligen, vnd sie aller orten 

vnterm schein grosser Heiligkeit offentlich vnnd heimlich practiciren. Getrewlich auß ihren Lateinischen 

Büchern, vnd offentlich ausgangenen actis, zusamen gezogen, vnd sampt der Relation von der Jesuiter 

Geheymnussen (1610). 
854 TUTINO, Empire of…, 212–213. 
855 Aphorismi doctrinae iesvitarvm..., címlap. 
856 Uo. 

 



173 

 

nyomtatvány által röviden, egy-két mondatban megfogalmazott, kártékony „bölcsességet” 

egy-egy, jezsuiták és pápista doktorok munkáiból származó, pontosan hivatkozott 

idézetfüzér követ. Ennek az igencsak hatékony, a Fides Iesv et Isvitarvmnál is tapasztalható, 

idézetekre minimalizált argumentációnak a célja az aforizmák hamis tartalmának igazolása. 

A különbség a két irat között annyi, hogy a citáltak csakis a negatív tézisek (aforizmák) 

bizonyítására szolgálnak. Az Aphorismi doctrinae iesvitarvm négy caputjának négy-négy 

aforizmája a következő négy témát járja körül: a lelki és világi hatalom viszonyai; a 

különböző felekezetűek együttélése és a közöttük lévő szerződések jelentősége; az alattvalók 

és az uralkodó réteg kapcsolatai eltérő felekezeti feltételek mellett; végül a jezsuiták 

ekvivokációja, mely önkényes „privilégium” gyanánt lehetővé teszi az igazmondás 

mellőzését bizonyos körülmények között.857 

3.2.1. Az 1608-as regensburgi birodalmi gyűlés jelentősége 

Az Aphorismi doctrinae iesvitarvm és a szintén 1608-as Der Jesuiten Latein című német 

fordítása eredetileg a sok szempontból jelentős, 1608-as regensburgi birodalmi gyűlésnek 

köszönhette létrejöttét: egyfajta argumentációs segédletnek szánták őket a protestáns 

küldöttek számára.858 Erről a szándékról nyilatkoznak a nyomtatványok elő- és utószavai is. 

Az Aphorismi doctrinae iesvitarvm előszava leírja, hogy a munka azért készült, mert 

legutóbb bizonyos katolikus valláson lévő politikai személyek egy gyűlésen, amikor 

néhányat ezekből [mármint a felforgató jezsuita és pápista doktrínákból – Sz. Zs.] 

megemlítettek, tagadták, hogy akárcsak hallották, olvasták volna a jezsuiták és egyéb 

katolikus doktorok efféle mondását, írását.859 Az 1608. január 12-től egészen május 8-áig 

                                                 
857 A négy témakör összefoglalója Ursula Paintnertől származik. PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”..., 

337. 
858 Uo., 311. 
859 „Quia nuper in publico conuentu homines politici Romano-Catholicae religioni addicti, cùm nonnullae ex 

his allegarentur, negârunt, se tale quid à Jesuitis, vel aliis Romano-Catholicis Doctoribus dictum, scriptúmve 

audiuisse, legisse…” Aphorismi doctrinae iesvitarvm..., 3. Az 1610-es Reissender Jeusiter Wolff ennél 

pontosabban fogalmaz: a jelen kis traktátus az utóbbi regensburgi gyűléskor elsőként latin nyelven jelent meg 

Aphorismi doctrinae iesvitarum címen, aztán rögtön németül is: Der Jesuiten Latein felirattal Wittenbergben, 

a teológiai fakultás approbációjával (jóváhagyásával). Ez utóbbi az Aphorismi doctrinae iesvitarum német 

fordítása („Gegenwertiges Tractätlein ist anfänglich bey währenden jüngstem Regenspurgischen Reichstage 

Lateinisch/ vnterm Titul: Aphorismi Doctrinae Iesuitarum &c. vnnd zugleich auch Teutsch/ mit der 

überschrifft: Der Jesuiten Latein: vnnd dises zu Wittenberg/ mit approbation der Theologischen Facultet 

daselbsten/ jedoch der gestalt/ daß allein die Aphorismi geteutschet…”). Reissender Jesuiter Wolff…, a 

Vorrede an den Chtristlichen trewhertzigen Leser első hat jelöletlen lapjának 1r-ján. Az 1608-as Der Jesuiten 

Latein utószavából, melyet a wittenbergi poétikaprofesszornak, Friedrich Taubmannak címzett egy bizonyos 

Johannes Gutman kiderül (Der Jesuiten Latein…, Diijr.), hogy a jó szívvel ajánlott kis munka kiadását Gutman 

azért kérte és sürgette, hogy még a regensburgi birodalmi gyűlés ideje alatt nyilvánosságra kerülhessen, s így 

 



174 

 

elhúzódó gyűlés parázsvitáival kapcsolatban Warga Lajos kissé szubjektíven azt jegyzi meg 

protestáns egyháztörténetében, hogy azok az „egyenetlenségnek és türelmetlenségnek a 

jezsuitáktól elhintett mérges magvaiból” sarjadtak.860 A katolikus rendek ugyanis, mivel az 

1555. évi augsburgi vallásbékét interimnek ítélték, annak érvényességét kizárólag a tridenti 

zsinat befejeztéig (1563-ig) ismerték el. Ez alapján pedig jogot formáltak a protestánsok által 

1555 óta lefoglalt egyházi javakra. Mivel a protestáns rendek természetesen tiltakoztak ez 

ellen, a gyűlést végül minden végzés nélkül oszlatták fel:861 a diétán a török elleni 

segélypénzeket az évszázados szokásoktól eltérően nem szavazták meg a protestáns rendek 

és birodalmi városok, majd tüntetőleg kivonultak a gyűlésről.862 E politikai lépésüket és 

elégedetlenségüket főként az táplálta, hogy a katolikus I. Miksa bajor herceg egy évvel 

korábban megszállta és erőszakosan tartományához csatolta Donauwörthöt, indokként 

használva egy, a városi körmenetet kísérő katolikus–protestáns felekezeti villongást. Mint 

az ismeretes, e feszült konfesszionális légkör közepette alakult 1608-ban, Ahausenben a 

Protestáns Unió, élén pfalzi IV. Frigyessel, majd erre válaszul 1609-ben, Münchenben a 

Katolikus Liga I. Miksa bajor herceg kezdeményezésére és vezetésével.863 Az Aphorismi 

doctrinae iesvitarvm is épp arról igyekezett meggyőzni a kor olvasóját, ahhoz vonultatott fel 

idézeteket, hogy a katolikusok veszélyt jelentenek a vallásbékére nézve, s hogy a töröksegély 

drasztikus megtagadása jogos lépés volt.864 Az pedig, hogy pont egy jezsuitaellenes irat 

léphetett elő az argumentációs segédanyag szerepébe, Ursula Paintner szerint a már addigra 

kialakult sémának köszönhető: vagyis elsőként a katolikus táborról leválasztani, attól külön 

kezelni a jezsuitákat, majd a felekezeti konfliktusok kiéleződéséért a Jézus Társaságát tenni 

meg egyedüli felelősként. Ezzel a megoldással az elsősorban a protestáns publikumnak 

íródott Aphorismi doctrinae iesvitarvm a megszólítottak köréből nem zárta ki lehetséges 

katolikus olvasóit sem.865 

 A regensburgi birodalmi gyűlés magyar vonatkozása II. Rudolf német-római császár 

és öccse, Mátyás főherceg 1608-as, végül fegyveres összecsapásához kötődik: ennek 

                                                 
a Regensburgban összegyűlt méltóságokhoz és küldöttekhez eljuthasson: „Will also/ solch Wercklein Euch 

offs beste commendirt/ vnd gebeten haben/ wollet darob vnd daran seyn/ damit es noch bey wehrender 

Reichsversamblung publicirt werden/ vnd den versamleten Fürsten/ Reichsverwandten vnd Gesandten zu 

Regenspurg/ vmb allerhand nachrichtung willen zukommen möge.” Uo., Diijv. 
860 WARGA Lajos, A keresztyén egyház történelme, 2 (Sárospatak: Steinfeld Béla, 1887), 474. 
861 Uo. 
862 LÁZÁR Balázs, „A harmincéves háború (1618–1648)”, in A kora újkor története, szerk. POÓR János, Osiris 

Tankönyvek, 12–23 (Budapest: Osiris Kiadó, 2009), 14. 
863 Uo., 15. 
864 PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”..., 311. 
865 Uo. 

 



175 

 

megoldásához is kívánta Rudolf igénybe venni a töröksegély folyósítását, melyet a 

protestáns rendek a regensburgi diétán megtagadtak.866 Döntésüket azzal indokolták, hogy a 

konfliktus magától meg fog szűnni, ha a magyarok biztosítva látják a jog- és a 

vallásgyakorlás szabadságát. Vagyis a magyarokkal kötött 1606-os „bécsi béke cikkelyeit, 

melyekre azok hivatkoznak, s melyeket az osztrák rendek is biztosítottak, végre kell hajtani. 

Így ezen országban a csend helyreáll, s a császárnak nem lesz szüksége segélyre.”867 

Miközben Mátyás sereget gyűjtve és diplomáciai úton is készült a harcra, Rudolf sikertelenül 

próbálta rendeletben megtiltani a hadi szervezkedést, továbbá Forgách Ferenc esztergomi 

érsek és császári helytartón keresztül elérni, hogy a megyék ne engedelmeskedjenek Mátyás 

felhívásának. Mátyás erre válaszként egy március 11-én kiadott körlevélben szólította fel a 

megyéket, hogy Forgáchot ne ismerjék el helytartónak és ne engedelmeskedjenek neki, mert 

a bécsi békekötés ellenére kapta kinevezését. Mikor azonban Mátyás seregeivel már Prága 

határait fenyegette, Rudolf 1608. június 21-én kénytelen volt eleget tenni öccse 

követeléseinek, azaz átengedni az osztrák tartományokat, Magyarországot és 

Morvaországot. S mivel Mátyás az általa uralt területeken biztosította a protestánsok 

vallásszabadságát, II. Rudolfnak is garantálnia kellett a cseheknek kiállított 1609-es 

szabadságlevélben a protestánsok vallásszabadságát és jogegyenlőségét.868 

3.2.2. A nyomtatvány részletei és a konfesszionalizáció vélhető nyomai a Defensióban 

A magyarországi eseményekhez is több szállal kötődő Aphorismi doctrinae iesvitarvmból 

származó nyolc idézetet vizsgálva a következők állapíthatók meg:869 a Defensio főszövege 

hosszabb-rövidebb formában, de az Aphorismi doctrinae iesvitarvm mind a négy kaputjából 

hasznosít szövegrészleteket. A pápai felsőségről szóló első citátum kivételével az átemelések 

a Defensio utolsó harmadában kapnak helyet. Három esetben az aforizma teljes szövege 

átkerült, a fennmaradó ötben pedig vagy egy-egy mondat, vagy az adott aforizma 

bizonyítására szolgáló szerzők és műveik jól beazonosítható listája. A citátumhasználat 

                                                 
866 ZSILINSZKY Mihály, A magyar országgyűlések vallásügyi tárgyalásai a reformatiotól kezdve, 1, Protestans 

theologiai könyvtár 14 (Budapest: Franklin-Társulat Nyomdája, 1880), 340–341. 
867 Peter de Vischere követ Jacob Fleckhammer főhercegi titkárnak szóló német nyelvű, 1608. február 10-én 

kelt regensburgi levelét Horváth Mihálytól magyarul idézve: Uo., 341. A német levél teljes szövege: HATVANI 

Mihály, szerk., Magyar történelmi okmánytár a Brüsseli országos levéltárból és a Burgundi könyvtárból: 

1533–1608, 3, Magyar történelmi emlékek, Első Osztály: Okmánytárak (Pest: Eggenberger Ferdinánd, 1859), 

249–252, 251. 
868 ZSILINSZKY, A magyar országgyűlések…, 341–342. 
869 ALVINCZI, Defensio, 5–6, 34, 35–36, 41 (két idézet), 42, 46 (két idézet); Aphorismi…, 7–10, 25, 16–17, 23–

24, 30–31, 45 (és 47), 36–37, 17–18; ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 13, 57, 58, 66, 67, 

68, 74, 75. 



176 

 

legszembetűnőbb sajátossága, hogy azok az eretnekség katolikus megítélése köré 

csoportosulnak a sokat emlegetett jezsuita axiómából eredően. Ebből, véleményem szerint, 

két dolog is következik a konfesszionalizációt illetően. Először: mikor a Defensio az 

eretneknek adott hit megtartásának kötelezettségét (a szabály–kivétel kettősén nyugvó 

axiómaként) semmisnek írja le, egy arra visszavezethető és panaszra okot adó, vallási alapon 

történő politikai kirekesztést is tematizál a katolikusok részéről: „…a rendek egyetértése 

nélkül egyeseknek püspökségeket, […] hivatalokat, […] tisztségeket osztott és 

adományozott, […] s ebben nem tekintett sem méltóságra, sem erényre, sem érdemre, hanem 

kizárólag csak a vallásra…”870 Másodszor: a Defensio elismeri és valós veszélyként közvetíti 

a jezsuita hittérítés eredményeit, valamint megingathatónak tartja egyes mágnások hitét is, 

amivel a szilárd alapokon álló felekezeti meggyőződés hiányát sejteti a nemesség köreiben. 

Ez némiképp rímel a Kecskeméti C. által mondottakra, aki szerint a jezsuiták sikerének egyik 

oka, hogy még a tanultabbnak mondható rendek sincsenek tisztában a teológiai 

különbségekkel; s így végeredményben saját hitükkel sem. 

 Az argumentáció egészét nézve jól nyomon követhető az axiómából is eredeztethető 

politikai kirekesztés. A Defensióban ez már akkor előkerül, mikor a hatvan faluról és a 

nádornak az 1606-os bécsi békében rögzített jogköreiről esik szó. Miután Alvinczi idézi a 

nádor jogairól szóló 3. cikkelyt, ezt jegyzi meg: „…Magyarország nehéz gonddal járó 

dolgaiban rendelkezni és határozatokat hozni érvényes hatalma egyedül a nádornak van. 

Mikor pedig gimesi Forgách Ferenc, az akkori esztergomi érsek […] a papság 

képviseletében két becsúszott nagyságos úrral a frigy sátrán kívül való egyezséggel hatvan 

falut Magyarország testéből kiszakítva a nádortól elragadta, nemde ezt a törvénycikket 

teljességgel eltörölte?”871 Alvinczi Péter tehát arról akarja meggyőzni olvasóit, hogy 

Forgách Ferenc és két uraság az akkori nádort, a lutheránus Thurzó Györgyöt jogaitól 

teljesen megfosztva, törvényes tárgyaláson kívül döntött a hatvan falu sorsáról. Majd a 

hatvan falu tárgyalásai kapcsán még egyszer ezzel vádolja a katolikusokat és jezsuitákat: „A 

többi követeket, akik e dologban egyetértettek, nem nevezitek néven, avagy csak a ti 

megigéző mesterségeteknek két princípiumát, a Semmit és Senkit, vagy a főtisztelendő 

érsekeket és kardinálisokat, Khleslt, Forgáchot, Lépest, […] Pázmányt, az oldalára szólított 

Homonnaival, Dóczyval, Esterházyval; az pedig, hogy a nagyságos nádor és hazánk többi 

                                                 
870 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 59; ALVINCZI, Defensio, 36. 
871 Uo., 24; Uo., 13. 

 



177 

 

jeles fiai ki voltak zárva, senki előtt sem lehet kétséges.”872 Alvinczi Péter ilyen jellegű 

megjegyzései összefügghetnek azokkal a jelenségekkel, melyeket Borbély Zoltán figyelt 

meg abban a tanulmányában, mely a Habsburg Monarchia centralizációs törekvéseinek 

fényében értelmezi a magyar konfesszionális rendiséget.873 Ennek fő vonulatát a felső-

magyarországi régióban a 17. század első felében kezdődő, Péter Katalin által „térítő 

földesúri ellenreformációnak” nevezett jelenség, valamint az 1620 után formálódó 

„konfesszionális rendiség” képezi.874 A 17. század legelején megjelenő, trienti szellemben 

megújított és „kifejezetten a Magyar Királyság adottságaira szabott módszerekkel” 

meginduló, főként Pázmány Péter nevével jelölt rekatolizáció vizsgálatához – Borbély 

Zoltán szerint – eredményesen alkalmazható a Tusor Péter által ismertetett 

konfesszionalizációs paradigma. Ennek végpontján az egyház sok esetben „szorosan 

összefonódott az új alapokra épülő kora újkori állam funkcióival”, mely így „a társadalmi és 

politikai szférákra, valamint a kormányzat gyakorlatára is jelentős modernizáló hatással” 

bírt.875 A nemesség szerkezetében a 17. század elején megindult változásokhoz „az osztrák 

és cseh területekre vonatkozó »Adelskonfessionalisierung«, vagyis a nemesi 

konfesszionalizáció vizsgálata” nyújthat analógiákat, melyben a „közös nevezőt talán a 

Habsburg központi kormányzat társadalom- és felekezetpolitikai szándékai és azok 

megvalósulási formái jelenthetik, amelyek […] összefüggésben álltak a centralizációs 

törekvésekkel.”876 Azokra a felső-magyarországi nemesség szerkezetében a 17. század 

elején beállt változásokra, melyek a reformátusok két legbefolyásosabb patrónusának, az 

ecsedi Báthory és a ruszkai Dobó családok fiú ágon való kihalásával vették kezdetüket, 

Borbély Zoltán leírásában főként a következők jellemzők. A Magyar Királyságban 1606 és 

1645 között 46 bárói rangemelés történt, mellyel köznemesek emelkedhettek a mágnások 

sorába. Ezek közül 19 a felső-magyarországi régió családjait érintette. Ehhez járult még 

Homonnai Drugeth János és Nyáry István grófi rangemelése, mely így a főnemesi 

társadalom csúcsán jelentett bizonyos fokú felekezeti formálódást. E 21 család közül 12 

katolikus, 4 református, 5 család felekezeti hovatartozása pedig nem állapítható meg teljes 

bizonyossággal. A már a főnemességhez tartozó katolikus Melith és gersei Pethő mellett 

továbbá a református Perényi és Rákóczi családok köreiben is megjelentek katolikus 

                                                 
872 Uo., 31; Uo., 17–18. 
873 BORBÉLY Zoltán, „Szempontok a »konfesszionális rendiség« kialakulásához”, in Akit Clio elbűvölt: In 

honorem Romsics Ignác, szerk. PAPP József és VERÓK Attila, 87–103 (Eger: Líceum Kiadó, 2021). 
874 Uo., 88. 
875 Uo., 87. 
876 Uo., 88. 

 



178 

 

családtagok. Végül a 12 katolikus rangemelésből Károlyi Mihály, Esterházy Miklós, 

Daróczy Ferenc, Barkóczi László és Orllé István a konvertiták táborát erősíti.877 A cseh és 

osztrák területekre vonatkozó, a Titkos Tanács tagjait illető kutatások eredményeihez 

hasonlóan ennek a kifejezetten magas katolikus rangemelésnek a hátterében Borbély Zoltán 

a konverziót látja, mely együtt járt bizonyos anyagi előnyökkel és utat nyithatott a 

társadalmi-politikai érvényesüléshez.878 S ugyan a tényleges felekezeti meggyőződés nem 

hagyható figyelmen kívül, s bár a felekezetváltás és rangemelés közt „közvetlen kapcsolatot 

egy esetben sem fedezhetünk fel, de a katolikus felekezethez tartozás számos pozíció és 

birtok elnyerésénél is kimondott szempont volt az udvarban, így a rangemelés kapcsán sem 

lehetett ez másként”.879 

A Kecskeméti C. János szolgálati helyét magába foglaló, hatalmas Homonnai-

uradalom felekezeti átrendeződései, Nagyszombat konfesszionális ellentétei, valamint a 

nemesség köreiben tapasztalható, a Defensio által is észlelt, főleg a Jézus Társasága 

számlájára írt konfesszionális gyarapodás és sérelmezett politikai kirekesztés mellett 

Alvinczi további módozatokkal gazdagítja a korszak katolikus, jezsuitákhoz kötött 

térnyerési lehetőségeit. A hatvan falu kapcsán veti fel, hogy ezek átadása elsősorban a 

pápisták gazdasági és hitbeli terjeszkedését szolgálja: „…Krisztus azon népeinek, akik a 

pápa tanításaihoz ragaszkodnak, a kereskedésben nagyobb előnyük legyen a törökök 

tartományában; hogy a török birtokán a klastromokat és templomokat helyreállíthassák, a 

szerzetesek szabadon járjanak-keljenek, a népeken a pogányok közt is uralkodhassanak, […] 

az együgyű nép lelkével kalmárkodhassanak…”880 

A másik ilyen, a protestánsok kirekesztésére törekvő mód a templomhoz való jog 

csorbítása, mely a Defensio rendi sérelmeket felsoroló egységének tartalmilag önálló, 

vallásszabadság megsértését tárgyaló szövegében kap helyet az Aphorismi doctrinae 

iesvitarvm öt részletét is hasznosítva. Alvinczi érvelésénék kezdőpontja a Refvtatio azon 

szakasza, melyet Pázmány a bécsi béke I., vallásszabadságról szóló cikkelye ellen 

fogalmazott. Alvinczi először mellékesen megjegyzi, hogy önmagában ennek a 

törvénycikknek „különféle mesterkedésekkel és álnokságokkal” való ostromlása is elég 

indok lett volna a jezsuita páterek kiűzésére. Majd így folytatja: „…világos, amit 

megvallanak a jezsuiták, hogy: »Az egyházi rend kezdettől fogva nyilván és szemtől szembe 

                                                 
877 Uo., 89–91. 
878 Uo., 90. 
879 Uo., 91. 
880 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 25; ALVINCZI, Defensio, 13–14. 



179 

 

ellene mondott ezen szabadság megengedésének, megértvén pedig, hogy nem bölcs dolog 

hiábavaló ellenállással gyűlöletet keresni, a bécsi törvénycikket nem ostromolta ugyan, de 

ereje és lelkiismerete szerint ellene állt ellenfelei új törekvéseinek.« Végül mikor látta, 

milyen nagy szabadságot engednek a törvények a hit dolgaiban, bár hatalmasan szánta a 

történteket, mégiscsak eltűrte.”881 Ennek a pázmányi kijelentésnek az igazolására emeli be 

az Aphorismi doctrinae iesvitarvm egyik teljes aforizmáját, mely állítólag a jezsuiták 

eretnekséget egészében elutasító és elnyomó bölcsességét tárja fel: „…a törvénycikk 

nyilvánvaló ostromlásában a jezsuita dialektikának megfelelően csak akkor mérsékelték 

magukat, ha visszaverték őket, és csak azért, hogy gyűlöletet ne keressenek maguknak: 

»Minden módon, mindenütt erősen kell munkálkodnia a pápistáknak azon, hogy minden 

eretneket, különösen a lutheránusokat és kálvinistákat, és azoknak pártfogóit, továbbá azokat 

a világi katolikusokat, akik inkább a békességet akarják megőrizni, mint az eretnekek 

elnyomásához segítséget nyújtani, tűzzel-vassal-méreggel, puskaporral, hadi és más 

mesterkedésekkel elnyomjanak.«”882 Rögtön ehhez fűzi Alvinczi Péter az Aphorismi 

doctrinae iesvitarvm azon szöveghelyét, mely a „jezsuita dialektika” természetéről, a 

katolikus hit terjesztését szolgáló kivárásról és színlelésről rántja le a leplet: „…akkor 

tartóztatták meg magukat, ha féltek, hogy igyekezetük hiábavaló lesz, és ezáltal a római 

katolikus vallásnak valami kára keletkezik. Ebben az esetben ugyanis ideiglenesen engedni 

kell valamit, és jobb alkalomra kell várni […] Arra tanít a keresztyén bölcsesség, hogy 

színleléssel kell élni, ha nagy veszedelemtől lehet tartani. […] De sohasem álltak el attól és 

nem is fognak elállni, hogy csalárd és álnok ostromlásukat különböző kerülő utakon 

lelkiismeretük követelése szerint újra és újra elkezdjék.”883 Ezen információk fényében tér 

rá a Defensio a templomhasználati jog kérdésére. Itt – a nádor jogköreinek megnyirbálásán 

vagy egyenesen jogfosztásán túlmutatva – Alvinczi már a törvénycikkek jezsuiták általi 

módosítását rója fel. Azt állítja ugyanis, hogy az „embereknek ugyanezen fajtája, az emberi 

társaság ellensége […] II. Mátyás megkoronázása előtt kitörölte, s ezért nincsenek ott 

megemlítve a paraszti nép, a majorok és azok a városok, amelyek katolikus urakhoz 

tartoznak…”884 Ugyanezt állítja a nem kevésbé jelentős királyválasztás kapcsán is: 

„Megvallják ugyanis, hogy a választás szavának elhagyása szándékosan történt, és mivel a 

magyarázat a mellőzött vagy vitás dolgok kifejtése, elismerik, hogy az előterjesztés csonka, 

                                                 
881 Uo., 65–66; Uo., 40–41. 
882 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 66; ALVINCZI, Defensio, 41; Aphorismi…, 23–24. 
883 Uo., 66–67; Uo., 41; Uo., 30–31. 
884 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 67; ALVINCZI, Defensio, 42. 

 



180 

 

bizonytalan és szókiforgató volt…”885 A Magyar Királyság egészére érvényes 

törvénykezésekkel kapcsolatban a névtelen Alvinczi odáig merészkedik, hogy a protestáns 

rendek kirekesztése ellenére az egész ország nevében szólni kívánó jezsuitákat „a maguk 

kevéssé hiteles pecsétje alatt pártos határozatok” hirdetésével vádolja.886 Az érvelés 

folytatásában Alvinczi azt is elítéli, ahogy Pázmány Péter Refvtatiója a bécsi béke 

vallásszabadságot engedélyező, császári hitlevéllel megerősített I. cikkelyében igyekszik 

fogódzót keresni: „…mindezen engedelem […] úgy lett kiállítva, hogy abban a 

templomokról nincs említés, ennélfogva a templom feletti jog azon a helyen maradt, ahol az 

engedelmek előtt volt”.887 Ehhez kötődően sorolja fel azokat az Aphorismi doctrinae 

iesvitarvmban szereplő szerzőket, akiket disszertációm ekvivokációt tárgyaló szakaszánál 

idéztem: „Ha valóban ilyen hitszegő értelmezést kapcsoltak volna e cikkelyhez, a 

legvilágosabb lenne, hogy a császárok és királyok engedményei hízelkedő csalárdságokkal 

voltak tele, és Magyarországot bolonddá tették és becsapták; kockázó gyermekek módjára 

játszottak az egyezségekkel és közönséges végzésekkel (ami különben a jezsuitáknál nem 

sokat számít, amint látni Gregorius de Valentiánál és VII. Gergely pápánál, valamint Henric 

Garnetnál).”888 A templomhasználat bonyolult kérdését a következőkben Alvinczi Péter a 

Pázmány által felsorolt hat érv ellenében fejtegeti. A pázmányi Refvtatio argumentumai a 

következők: 1.) a vallás szabadságához nem szükséges a templom; 2.) nemcsak a 

parasztoknak engedték meg a vallásszabadságot, hanem a nemeseknek is; 3.) mivel az úr 

megelőzi a jobbágyot, „inkább a földesúrnak kell megtartania a templom használatát 

magának, vallásának gyakorlására, mint a jobbágyoknak”; 4.) a parasztnak – munkája 

jutalmán kívül – nincs joga a földhöz, még kevésbé a templomhoz; 5.) nem lehetséges, hogy 

a földesurak mint az egyházak kegyurai, „lemondjanak kegyúri jogukról és azt a 

parasztjaiknak engedjék át”, mivel az abban áll, „hogy a kegyurak az eredeti alapításból 

kifolyólag azoknak az egyházi személyeknek adhatják a javadalmat és a templomban való 

szolgálatot, akiknek akarják”; 6.) a parasztoknak semmilyen végzésben nem engedtek jogot 

a templomokhoz.889 Pázmány Péter a templomhasználatot kegyúri jogként kezeli, mellyel 

Alvinczi nem érthet egyet. Már csak azért sem, mert elgondolásában a földesúr „a 

templomban vagy egyházban, a ti törvényetek szerint is, a lelkipásztornak Isten igéje szerint 

                                                 
885 Uo., 52; Uo., 31. 
886 Uo., 56; Uo., 34. 
887 Uo., 68; Uo., 42. 
888 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 68; ALVINCZI, Defensio, 42; Aphorismi…, 45 (és 47). 
889 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 69–76; ALVINCZI, Defensio, 43–47. 

 



181 

 

nem kevésbé alávetett juha, mint bárki közrendbeli”.890 Ebből következik, hogy az 

egyházban nem ítélkezhet vallásbeli és lelki ügyekben, valamint a „templomot sem 

foglalhatja el több joggal és nem szentelheti tulajdon hitének, miként a kos sem 

tulajdoníthatja magának az egész aklot, elűzvén a nyájat”.891 A parasztok pedig egyébként 

sem a földesúrnak alávetett személyekként, hanem az egyház tagjaiként birtokolják a 

templomokat, ezáltal „Krisztusnak vannak alávetve, és nem illő, hogy a földesúr uralkodjék 

az ő lelkiismeretükön”.892 Vagyis a pázmányi érvelésben inkább jogi kérdésként kezelt 

templomhasználat Alvinczinél lelkiismereti kérdéssé válik, melyet nem a világi hatalom 

szabályoz. Hogy Pázmány érvelése e különbséget látszólag figyelmen kívül hagyja, azt a 

Defensio ezen szakasza is igyekszik világossá tenni: „…a templom az egyház közös 

tulajdona, azt a gyülekezettől és a keresztyén néptől a földesúr nem idegenítheti el, különben 

az emberi dolgok az istenivel és az isteniek az emberiekkel nyilvánvalóan 

összeelegyíttetnek. Ugyanis a templomokra vonatkozó minden jog a gyülekezeté, a földesúr 

ennek sérelmére nem ítélkezhet semmiféle jog alapján.”893 

Meglátásom, hogy a Kecskeméti C. János teológiai jezsuitaellenes érvelésében 

nyomon követhető megkülönböztetési szándék Alvinczinál is megtalálható; csak épp a 

politika terepén. Ennek kifejeződése, mikor a Defensio úgy állítja be Pázmányon keresztül 

a jezsuita érvelést, mint ami az isteni és emberi dolgokat „összeelegyíti”. E képnek 

megkülönböztetett szerep jut a Defensio első szakaszában is, miközben Alvinczi Péter a 

Jézus Társasága pápai felsőséget népszerűsítő leírását adja. A jezsuitaellenes Aphorismi 

doctrinae iesvitarvm első hasznosítása is ebben az első nagyobb, a világi hatalom és az 

alattvalók viszonyait tárgyaló tematikai egységben történik. Alvinczi a szövegegységet a 

protestánsok számára elfogadhatatlan, a pápa felsőségét hangoztató közvetett hatalom 

(potestas indirecta) ismertetésével nyitja.894 Kiindulópontja, hogy a Jézus Társasága saját 

                                                 
890 Uo., 70; Uo., 44. 
891 Uo., 70–71; Uo. 
892 Uo., 73; Uo., 45. 
893 Uo., 71; Uo., 44. 
894 „A pápai potestas indirecta elve az állami önrendelkezés fejlődésével állította szinkronba a pápai univerzális 

igényeket. Már VIII. Bonifác elmélete a két kulcsról vagy két kardról világosan elkülönítette a pápák lelki és 

világi hatalmát, s az uralkodók tekintélyét a pápáéból származtatta. […] a kora újkori gondolkodásra szintén 

nagy hatást gyakorolt Aquinói Szent Tamásnak Arisztotelészen alapuló államelmélete. Eszerint az állam léte 

a természetjogon alapul, célja a közjó és a földi boldogság biztosítása. Ekképpen az állam autonóm, önjogú 

képződmény. Küldetése azonban alá van rendelve az örök élet transzcendens képletének, aminek biztosítása 

viszont az egyház küldetése. A keresztény fejedelem kötelessége, hogy alattvalóit mindkét célhoz elvezesse. 

Amennyiben az uralkodó a transzcendens cél elérését akadályozza, az egyháznak joga és kötelessége 

közbelépni. Ez a jog és kötelesség a pápák potestas indirectája a világi ügyekben. E nézetet a kora újkorban 

mind Francisco de Vittoria, a nemzetközi jog atyja, mind a legnevesebb katolikus teológusok, Suarez és 

Bellarmino képviselték és népszerűsítették. […] Bellarmino nézeteit a legrészletesebben közvetlenül azután 

 



182 

 

hazugságait bibliai citátumokkal akarja elfogadtatni a nagy nyilvánossággal. Alvinczi lenéző 

szavával élve a Refvtatióban ezért csupán szöveghelyeket (Róm 13.1–2 és Júd 6–8) 

„idézgetnek”, melyre ő Chrysostomus-szal válaszol: a páli levélben megfogalmazott, 

felsőbb világi hatalomnak való engedelmességi parancsolat nemcsak a világiakra, hanem 

mindenkire, azaz a papokra és szerzetesekre, de még az apostolokra, prófétákra, 

evangélistákra is érvényes.895 E kiterjesztés ad alkalmat Alvinczi Péternek a pápa közvetett 

hatalmáról vallott nézeteinek kifejtésére. Abban teljes mértékben egyetért vitapartnerével, 

hogy a bibliai igék igazként való elfogadása kiemelt fontosságú. Majd ennél is továbbmenve 

kijelenti: az evangélikusok ezt olyannyira komolyan veszik, hogy a szentírási tekintélyt – a 

lelkiismerettel együtt – mindennél nagyobbra tartják. Ezzel a Biblia igéinek tisztelete és a 

hatalomról szóló tartalmak között egy alá-fölérendeltségi viszonyt igyekszik kialakítani. 

Mindennek ellenpontja a „két karddal” fenyegető római Antikrisztus, aki már egy, az 

evangélikusok által megvetett hierarchiára épít: a pápa azt kívánja, hogy „apostolnál vagy 

evangélistánál is nagyobbnak tartsák, s azzal kérkedik, hogy nincs az a felsőbb hatalom, 

amelynek alávetné magát, s arra törekszik, hogy birodalmakat adhasson és vehessen el. 

(Lásd VIII. Bonifác pápa, Bartholomaeus Sacchi de Platina, Roberto Bellarmino, Pedro 

Ribadeneira, Alexander Pesantius, Flavius Blondus. Ezek azt tanítják, hogy úgy becsülje és 

tisztelje a pápát a földkerekség minden fejedelme, mint legfőbb Istent.)”896 A szerzők 

listájából kiindulva ez az Aphorismi doctrinae iesvitarvm első caputjának teljes első 

aforizmája, melynek a kiadvány indexe a következő címet adta: De immensa Romani 

Pontifici potestate, azaz a római pápa végtelen hatalmáról.897 A Defensio latin szövegéből 

kiderülnek a szerzőktől idézett munkák címei és a citátumok pontos, lapszámi 

hivatkozásai,898 melyek egy kivételével mind szerepelnek és megegyeznek az Aphorismi 

doctrinae iesvitarvm első caputjának első aforizmájában közöltekkel.899 Az egyedüli kivétel 

a sort lezáró Flavius Blondus, kinek szövege az Aphorismi doctrinae iesvitarvm első 

caputjának harmadik, a pápa tévedhetetlenségéről szóló aforizmájából való.900 A Defensio a 

                                                 
publikálta, hogy az inkvizíció ülésein az elméletet II. Mátyás kapcsán a gyakorlatban is kipróbálhatta (De 

potestate Summi Pontificis in temporalibus, Romae 1610).” TUSOR Péter, „Az 1608. évi magyar törvények a 

római inkvizíció előtt: II. Mátyás kiközösítése”, Aetas, 4 (2000): 89–105, továbbá ld. 101: 80. sz. lábjegyzetet 

is. 
895 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 12–13; ALVINCZI, Defensio, 6.  
896 Uo., 13; Uo., 6.  
897 Aphorismi..., A3r. 
898 ALVINCZI, Defensio, 6. 
899 Aphorismi..., 8–10. 
900 Uo., 13. 

 



183 

 

felsorolás többi szerzőjétől eltérően nemcsak Flavius Blondus művének címét és a 

lapszámot, hanem az Aphorismi doctrinae iesvitarvmba átemelt szövegrészét is teljes 

egészében tartalmazza: „Omnes Principes orbis terrarum Pontifice honorant & colunt vt 

summum Deum”,901 „becsülje és tisztelje a pápát a földkerekség minden fejedelme, mint 

legfőbb Istent.”902 A Defensio folytatásában fejti ki Alvinczi a jezsuitákéhoz és 

katolikusokéhoz képest „polgáriasultabb felfogást tükröző érvrendszerét”, felvetve a világi 

hatalomnak az alattvalók közjavát előtérbe helyező szolgálatát, felelősségét; a törvények 

jutalmazással és büntetéssel való betartatását; s végül a világi hatalom kötelességmulasztása 

esetén az ellenállás jogosultságát.903 Eközben tér ki arra az egyenlőtlenségre, hogy míg az 

evangélikusok még csak meg sem szólalhatnak, semmit sem tehetnek, addig a jezsuitáknak 

szabad, a törvény szavával és a tűzzel-vassal folyó spanyol inkvizícióval fenyegetőzve, 

tettekkel is elnyomni az evangélikusok „társadalmi közmegegyezés szerinti törvényeit, 

minden állam alapját.”904 Valamint ők „az országgyűléseken büntetlenül akármit 

előírhatnak, a keresztyének életét és vagyonát veszélyeztető törvényeket előkészíthetnek, 

[…] nekik lehet […] minden jogot és az evangélikusok régi kiváltságait eltörölni, […] az 

eget a földdel összeelegyíteni. Akkor aztán a markukba nevetve azt mormolják e vérszopó 

piócák, hogy a keresztyének engedelmességgel tartoznak a világi hatalomnak.”905 

Mindezek után úgy gondolom, hogy Alvinczi Péter politikai, valamint Kecskeméti 

C. János teológiai jezsuitaellenes érvelésében, igaz, eltérő terepen, de több közös elem 

fedezhető fel. A fentebb említett megkülönböztetés fontosságának hangsúlyozása 

mindkettőjüknél azt a benyomást keltheti az olvasóban, hogy a jezsuiták épp ennek az 

ellenkezőjére törekszenek. Kecskeméti C. szóhasználatában például az „egybezűrés-

zavarás” azt a célt szolgálja, hogy két, egymással akár ellentétes dolognak (élő és holt 

szentek) párosítására hívja fel a figyelmet a teológiai tárgyú pázmányi, jezsuita érvelés 

szolgálatában. Alvinczi politikai jezsuitaellenes argumentálása pedig kétszer is használja az 

                                                 
901 ALVINCZI, Defensio, 6. 
902 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 13.  
903 HELTAI, Alvinczi Péter és a heidelbergi..., 132–133. 
904 A latinban ez így hangzik: „…oppresos in communi societatis jure, Reipublicae omnis fundamento…” 

ALVINCZI, Defensio, 6. ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 13. Esetleg Alvinczi itt a ius 

communéról beszélhet. Ahogy Hamza Gábor fogalmaz: a „ius commune (közös jog vagy régebben használatos 

szakkifejezéssel »közönséges jog«) korában európaszerte egységes »jogi munkastílus« érvényesült, éppen a 

jogászok közös nyelve, a római jog révén […] Római jog alatt értendő […] a iustinianusi kodifikáció 

(joganyag) alapján a középkorban a glosszátorok és a kommentátorok, majd a humanisták és a pandekták 

modern gyakorlata (usus modernus Pandectarum) képviselői által kialakított általános európai érvényű jog 

(ius commune Europaeum) […] is.” HAMZA Gábor, „A római jog a XXI. században”, Magyar Tudomány, 12 

(2007): 1557–1562, 1557.  
905 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak...”, 13–14; ALVINCZI, Defensio, 6.  



184 

 

„összeelegyítés” szót, mellyel a földi és égi, emberi és isteni dolgok ellentétpárjára világít 

rá. A Defensio első, a világi hatalom és alattvalók viszonyait tárgyaló tematikai egységében 

használt összeelegyítő mozzanat így újra előkerül az utolsó, rendi sérelmeket taglaló 

szövegrész templomhasználati jog kérdését övező vitájában. Evvel ugyanis Alvinczi éles 

határvonalat kíván húzni az egyház hatáskörébe tartozó lelkiismereti kérdés és a világi 

hatalomgyakorlás eszközeként működő, Pázmány Péter értelmezésében a 

templomhasználatot is szabályozó kegyúri jogérvényesítés között. Továbbá: míg a pápai 

felső hatalmat népszerűsítő jezsuiták képét Kecskeméti C. János elsősorban az 

írásmagyarázattal összefüggésben bontja ki, addig Alvinczi ezzel a politikai, vagyis a pápai 

közvetett hatalom – protestánsok számára kedvezőtlen – hatásait ecseteli. Akárcsak 

Kecskeméti C. a Catholicvs reformatvs-fordításához írt előszavában, végeredményben 

Alvinczi is egy terjeszkedő, mindennél feljebb való „birodalomnak” láttatja a pápaság 

antikrisztusi intézményét az Aphorismi doctrinae iesvitarvm segítségével: „…nincs az a 

felsőbb hatalom, amelynek alávetné magát, s arra törekszik, hogy birodalmakat adhasson és 

vehessen el”.906 Az sem elhanyagolható tény, hogy Alvinczi Péter egy mondat erejéig kitér 

a Kecskeméti C. által már sérelmezett, bibliai igék Jézus Társaságának saját igényeit 

kiszolgáló használatára: „Hogy pedig gyalázatos kötekedéseiket s királyi ruhába öltöztetett 

rejtett csalárdságaikat megvetett helyükről könnyebben vihessék a világ színe elé, a 

Szentírásból vett fejezeteket idézgetnek…”907 Végül, de nem utolsó sorban, mindkét 

protestáns szerző érvelésének kiemelten fontos, vissza-visszatérő eleme a pápai 

felsőbbségből is fakadó kirekesztés jezsuitákhoz kötöttsége. 

Alvinczinál ez utóbbi annak fényében lehet jelentős, hogy 1609-ben a katolikus II. 

Mátyást V. Pál pápa első felindulásában „az »eretnekek pártfogójának« akarta nyilvánítani, 

ami egyenlő lett volna egy nyilvános és ünnepélyes kiközösítéssel”.908
 A kiközösítést 

hosszas latolgatások és tárgyalások után végül nem hozták nyilvánosságra, mivel „a pápai 

potestas indirecta elmélet gyakorlati megvalósítása mérsékelt formájában is eredményesnek 

bizonyult”.909 Ez a pápai hatalom és politikai kirekesztés összefüggésben áll a Defensióban 

az eretnekséggel, melyet a szöveg bevezető szakasza az „eretneknek tett hit nem kötelez” 

jezsuita axiómával tematizál. Ennek megfelelően a templomhasználati joghoz használt öt 

Aphorismi doctrinae iesvitarvm-idézet eddig ismertetett három részlete mellett a 

                                                 
906 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 13; ALVINCZI, Defensio, 5–6; Aphorismi..., 7–10.  
907 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 12; ALVINCZI, Defensio, 5.  
908 TUSOR, „Az 1608. évi...”, 95.  
909 Uo., 101.  

 



185 

 

fennmaradó kettőben megint az eretnekség kerül előtérbe. A negyedik szöveg a jezsuiták 

állítólagos saját szavait fordítja vissza, mikor felveti, hogy mi történik akkor, ha a földesúr 

protestáns, a köznép és a pap pedig katolikus. Ilyenkor „a templomon való jog a törvényes 

világi hatóságé-e, azaz a kálvinista földesúré, vagy pedig a katolikus népé és papoké?”910 Ha 

az első az igaz, akkor a jezsuiták méltatlanul ítélik zsarnoki tetteknek a templomok 

protestánsok általi feldúlását, az oltárok, szobrok lerontását és az áldozópapok elűzését, 

melyekre, legalábbis az átemelt Aphorismi doctrinae iesvitarvm-citátum alapján, a 

pátereknek ez a válasza:911 „…ha az alattvalóknak lutheránus vagy kálvinista királyuk vagy 

fejedelmük van, aki őket eretnekségre igyekszik vezetni (mint Angliában), akkor az 

alattvalók minden hűségeskü és kötelezettség alól fel vannak oldva, szabad és megengedett 

számukra, hogy az ilyen királyt vagy fejedelmet megtagadják, elűzzék és elnyomják.”912 

Alvinczi e szövegátemelés fényében teszi fel a következő kérdéseket és vonja le a 

végkövetkeztetést: „Ha pedig az utóbbi igaz, milyen jogon pereltek velünk? Vajon nem 

szabad a keresztyén népnek az, ami a bálványimádóknak szabad? Amit tehát magatoknak 

nem akartok, ne tegyétek másnak sem!”913 A templomhasználat kérdéséhez használt 

idézetek ötödik darabját Alvinczi a kegyúri jog mibenlétének tisztázásakor építi be. 

Pázmány, a templomok használatára is kiterjesztett értelmezése ellenében elsőként a 

Defensio a Hármaskönyvre, Könyves Kálmánra és Zsigmondra hivatkozva leszögezi, hogy 

Magyarországon efféle, egyházi javadalmakat adományozó kegyúri joga kizárólag a 

királynak van.914 S mivel az uralkodók kegyúri jogukat a vallásszabadságról szóló 

engedelmekben, hitlevelekben és az országgyűlés törvénycikkeiben kiterjesztették mind a 

reformált, mind a római katolikus egyházakra, Alvinczi nem érti, hogy „mi okból 

háborognak oly nagyon a jezsuiták? Mi az, amit Conrad Brunnus jezsuita nem pirul 

kiáltozni: »a katolikusságnak semmilyen békessége sem lehet az eretnekekkel, hamis és 

káromló az a megegyezés, amely megengedi, hogy az ő tudományukat tanítsák«.”915 Ha az 

Aphorismi doctrinae iesvitarvm fennmaradó két részletét megnézzük, az eretnekséget elítélő 

jezsuiták még árnyaltabb profilját kapjuk. Mindkét szöveget Alvinczi Péter akkor 

hasznosítja, mikor II. Ferdinándot az uralkodási feltételek megsértésével bevádoló Qverela 

Hvngariae-t veszi védelmébe. Argumentációját a Refvtatiót idézve nyitja, mikor is Pázmány 

                                                 
910 Uo., 73; Uo., 45–46.  
911 Uo., 73–74; Uo.  
912 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 74; ALVINCZI, Defensio, 46; Aphorismi..., 36–37.  
913 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 74; ALVINCZI, Defensio, 46.  
914 Uo.; Uo.  
915 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 74–75; ALVINCZI, Defensio, 46; Aphorismi..., 17–18.  

 



186 

 

Péter „jezsuita hízelkedéstől, és a szinóni ékesszólástól” bűzlő szavaival ad a teljes karok és 

rendek nevében alázatos hálát a királynak, amiért „semmit sem mulasztott el azokból a 

dolgokból, amelyeket […] királyi hitlevelével, vagy […] megkoronázása idején elvégzett 

törvénycikkekben erősítettek meg”.916 Alvinczi kiemeli, hogy „Pázmány, Pákai, a papság s 

ennek jezsuita cinkosai” ismét nem a teljes karokat és rendeket jelenti.917 Majd érvelésének 

későbbi szakaszában tartja semmisnek a jezsuiták azon mentségét, hogy őfelsége azért nem 

vihetett véghez semmit, azaz azért nem teljesíthette a protestánsok tizenhét pontos 

követelését, mert akkor épp a majna-frankfurti választófejedelmi gyűlésen vett részt.918 

Alvinczi Péter véleménye, hogy II. Ferdinándnak nem az 1619. évi országgyűlésen kellet 

volna mindezt véghez vinnie, a saját hitlevelében vállaltak alapján, hanem még az 

országgyűlés kihirdetése előtt, a megelőző évben. Ehhez kapcsolódóan jegyzi meg keserűen 

az Aphorismi doctrinae iesvitarvm egyik mondatával: „…pontosan megtartották a jezsuita 

Cresswelnek Andreas Philopater nevében, Anglia királynőjének rendelete ellen tett 

kijelentését: »Ha a császár vagy király egy eretneket jóakaratába fogad, ezért magáért 

veszítse el országát.« Világosabb mondás ez, minthogy itt sokáig szaporítsuk a szót”919 A 

másik szöveg abban a szakaszban jut szerephez, mely a jezsuiták halogatási technikáját írja 

le. Alvinczi konklúziója, hogy a folytonos magyarázgatásnak akkor sem lett volna vége, ha 

a követelések pontjait teljesítik. Még így sem „kerülhették volna el, hogy a jezsuiták meg ne 

vizsgálják és meg ne jobbítsák őket: Mivel a jezsuiták tudománya szerint erőtlennek és 

egyenesen semmisnek kell tartani a császárok, királyok, fejedelmek és egyéb rendek azon 

végzéseit, megkötött egyezményeit, békekötéseit, egyesüléseit, engedelmeit, még ha 

esküvéssel fogadták is, amelyekben más vallásnak kedveznek, mint a mostani római 

katolikusnak…”920 

Az Aphorismi doctrinae iesvitarvm válogatott szöveghelyei azt a fenyegető üzenetet 

közvetítik, hogy az eretnekeken és az eretneknek kikiáltott protestáns uralkodókon kívül az 

eretneket jóakaratába fogadó királyok, de még azok a világi katolikusok is, akik az eretnekek 

elnyomása helyett inkább a békességet akarják megőrizni, veszélyben vannak. A Defensio a 

Kecskeméti C. Jánosnál leírt katolikus felekezetű, megosztott tömeget így még tovább 

bontja: a pápisták és a jezsuiták mellett megemlít egy olyan csoportot, mely az eretnekeknek 

                                                 
916 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 54; ALVINCZI, Defensio, 33.  
917 Uo.; Uo.  
918 Uo., 56; Uo.  
919 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 57; ALVINCZI, Defensio, 34; Aphorismi..., 25.  
920 Uo., 58; Uo., 35–36; Uo., 16–17.  

 



187 

 

nevezett protestánsokkal való békés együttélést szorgalmazná. Alvinczi Péter a jezsuitákat 

ezzel szemben úgy jellemzi, akiknek kommunikációja szántszándékkal ez ellen dolgozik: 

„…megátalkodott szókiforgatók, akiknek ételük és italuk a népek viszálya”.921 Az 

Aphorismi doctrinae iesvitarvm idézeteiből az olvasható ki tehát, hogy a jezsuiták az 

eretnekséget és az eretnekekkel való mindenféle, akár esküvéssel megerősített törvényi 

érintkezést teljes mértékben elutasítják. Annak ellenére, hogy a jelek szerint a felekezetileg 

megosztott magyar területek adottságaihoz igazodva a Refvtatiót író Pázmány (Martinus 

Becanushoz hasonlóan) megengedőbbnek látszott az eretnekség és a nekik tett fogadás 

tekintetében. Azt ugyan Alvinczi sem vonja kétségbe, hogy lehetnek megengedőbbek a 

jezsuiták, de az Aphorismi doctrinae iesvitarvm segítségével, a „jezsuita dialektika” 

jellemzése közben felveti annak a lehetőségét, hogy ez csupán taktikai időhúzás a kedvező 

alkalomig, nem pedig a végső célról, az eretnekség elnyomásáról való lemondás: 

„…mindenütt erősen kell munkálkodnia a pápistáknak azon, hogy minden eretneket, […] 

tűzzel-vassal-méreggel, puskaporral, hadi és más mesterkedésekkel elnyomjanak. […] akkor 

tartóztatták meg magukat, ha féltek, hogy […] a római katolikus vallásnak valami kára 

keletkezik. Ebben az esetben ugyanis ideiglenesen engedni kell valamit, és jobb alkalomra 

kell várni […] De sohasem álltak el attól és nem is fognak elállni, hogy csalárd és álnok 

ostromlásukat különböző kerülő utakon lelkiismeretük követelése szerint újra és újra 

elkezdjék.”922 

Alvinczi Péter többek közt úgy láttatja a jezsuiták politikai beszédmódját, mint ami 

a szerinte egyértelműen, világosan fogalmazott törvények, rendeletek valós vagy vélt jogi 

hézagjait, kiskapuit felkutatva többfelé magyarázhatóvá és támadhatóvá teszi azok 

szövegezését; más értelmet is adva nekik az eretneknek kikiáltott protestáns rendek kárára. 

A helyes értelmezés azonban kiemelt fontosságú Alvinczi számára, melyet a szabad királyi 

választás kérdésénél így fogalmaz meg: „A szabad választást pedig a magyar karok és rendek 

olyan értelmezéssel hagyományozták utódaikra, hogy Magyarország nem valamely család 

örökös tulajdona; még kevésbé olyan, hogy annak örökösödésébe titkos szerződéssel az 

ország egyetértésén kívül be lehetne bocsátani a szabadság és a vallás nyilvánvaló ellenségét, 

a spanyol királyt, hanem olyan értelmezéssel, hogy az ország lakosai ne részrehajlásból, 

félelemtől vagy pénztől megrontva, s még a vallásbeli különbségtől sem akadályoztatva 

                                                 
921 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 19; ALVINCZI, Defensio, 10.  
922 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 66–67; ALVINCZI, Defensio, 41; Aphorismi…, 23–31. Paulus 

Windeck esetében a Defensio hivatkozása átnyúlik a II. kaput IV. aforizmájába. 

 



188 

 

választással nyilvánítsák ki akaratukat.”923 A jezsuiták által alkalmazott közlésmódozatok 

(ekvivokáció, kazuisztika és a Defensio egyik szókapcsolata alapján vélhetően a retorikai 

valószínű) jól kitapinthatóan a helyesnek tartott értelmezés, egyértelműség helyett a 

homályosság és bizonytalanság felé is mozdítják a kommunikációt. Ennek valamiféle 

megfogalmazása a Defensióban ott található, ahol II. Mátyás bécsi békét magyarázó 

hitlevelét védelmezi Alvinczi: „Világos ennélfogva, hogy Mátyás magyarázó levele 

ugyanúgy érvényes, mint az az okmány, amelyet magyarázott. Annak homályos és kétséges 

a magyarázata, aki a Prológus hatodik fejezetét szerkesztette. […] hogy ha a felséges II. 

Mátyásnak ezt a magyarázatát a jezsuiták nem is ismerik el, […] mégiscsak a királyi 

felséggel szegülnek szembe és az ország közönséges állapota ellen emelik fel magukat a 

jezsuiták, ha ellene mondanak.”924 

A Jézus Társasága megtévesztő retorikai gyakorlatának fejtegetései közben 

kirajzolódó, Defensióban felmutatott rendi felekezeti identitásról a következők mondhatók 

el. Az Alvinczi által leírt, a katolicizmus ellenében és az irénizmus jegyében egységes 

protestáns rendi felekezeti identitásra a szövegben hatással vannak a jezsuita térítések, 

továbbá a megingathatónak leírt felekezeti meggyőződés, és nem utolsó sorban az 

eretnekség bélyegéből adódó, erősen sérelmezett politikai kirekesztés. Borbély Zoltán 

tanulmányában a Habsburg Monarchia centralizációs törekvéseit szolgáló katolikus 

konfesszionalizációnak – a nemességet célba vevő jezsuita missziókon és rangemeléseken 

kívül – a nemesség köreiben egyre népszerűbb jezsuita kollégiumi, egyetemi oktatás és 

esetenként a jezsuita rendbe való belépés is éppoly fontos elemét képezi.925 Megnézve a 

Defensio indulattól fűtött, Homonnai III. Drugeth Györgyöt illető leírásait, azokban a főúr 

nem csupán a „babonaságig jutott” el a katolikus vallás gyakorlásában,926 hanem egészen a 

„fanatikus elvakultságig”.927 De ehhez hasonló módon jellemzi Dóczy Sándor várkapitányt 

és Esterházy Miklóst is Alvinczi Péter, akiket pedig a „római babonaság híveinek” nevez.928 

Homonnai esetében talán már érdemes fontolóra venni annak a megújított katolikus (és 

jezsuita) lelkiségnek a formáló erejét, melyet a prágai jezsuita kollégiumi oktatás során 

diákként megtapasztalhatott. Különösen annak fényében, hogy a tanulóévei alatt, 1601-ben 

                                                 
923 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 52–53; ALVINCZI, Defensio, 32. 
924 Uo., 78; a homályosságra, többértelműségre utaló szövegrész latinul: „Vnde euidens est, explicatorium 

Matthae Diploma easdem vires habuisse, quas explicatum habuit: Obscura emim & ambigua Legis, 

interpretatio ejus est, qui condidit. Prologi Cap. 6.” Uo., 48. 
925 BORBÉLY, „Szempontok a »konfesszionális…”, 95. 
926 ALVINCZI, „A nemes Magyarország...”, 15; ALVINCZI, Defensio, 7.  
927 Uo., 16; Uo., 8. 
928 Uo.; Uo, 7. 



189 

 

konvertált Homonnai 1615-ben jezsuita kollégiumot alapított saját birtokán, ahonnan 

számos, a környék felekezeti átrendeződéséért is felelős misszió indulhatott el térítő útjára. 

Úgy gondolom, hogy a rendkívül összetett folyamatok által épp kialakulófélben lévő 

konfesszionális rendiség protestáns oldalának felekezeti alakulását nagyban befolyásolhatta 

a jezsuiták sikeres térítő tevékenysége mellett a rend egyre fokozódó, egyébként 

hatáskörükön kívül eső politikai tevékenysége, politikai térnyerésüknek fenyegető 

felismerése. Az 1620-as Defensióban, meglátásom szerint, Alvinczi Péter egy olyan 

protestáns rendi felekezeti identitást mutat be, mely leginkább az eretnekségből fakadó – és 

határozottan jezsuitákhoz kötött – politikai kirekesztés mentén formálódik. Ennek a panaszra 

okot adó kirekesztésnek pedig éppúgy az az újszerű jezsuita ékesszólás a kifejezőeszköze, 

mint ami a Defensio elmondása szerint a magyar nemesség vallási meggyőződésére is 

komoly hatást gyakorolt.  

  



190 

 

4. EGY SZATIRIKUS JEZSUITAELLENES IRAT: JESVITA PATEREK 

TITKAI 

Az RMNy az 1657-es, váradi kiadású Jesvita paterek titkai című szatirikus dialógust 

Turóczi-Trostler József megállapításaira támaszkodva a „nemzetközi jezsuitaellenes 

irodalom jellegzetes darabjának” tartja. A nyomtatvány forrásaként pedig az 1633-as, leideni 

kiadású Mysteria patrvm iesvitarvm ex ipsorum scriptis cum fide erutát jelöli meg. Ezt a 

„nemzetközi bibliográfiai szakirodalom” Kaspar Schoppe munkájaként azonosítja, melyet 

megerősít, hogy a British Museum katalógusa a Jesvita paterek titkait úgyszintén „Scioppius 

Mysteriájának magyar fordításaként regisztrálta”. Ezen információkat alapul véve az RMNy 

csupán valószínűsíti ezt az álláspontot, mivel ennek „ellenőrzésére nem volt lehetőség”. A 

Jesvita paterek titkai olvasóhoz intézett előszavából továbbá ezt a következtetést vonja le: 

az eredeti francia nyelvű és 1624-ben készült, azonban „nem sikerült nyomára akadni a 

Mysteria patrum jesuitarum 1624. évi francia és későbbi angol kiadásának”, s nem 

ismeretesek a magyar fordító és a fordítás keletkezési körülményei sem.929 Mivel az RMNy 

leírása a rendelkezésre álló adatok alapján a Mysteria patrvm iesvitarvmot nagy 

valószínűséggel Kaspar Schoppe nevéhez köti (ahogy általában a legalapvetőbb források és 

szakirodalom nagy része),930 disszertációmban elsőként ezt a feltételezést szeretném az 

eddigieknél alaposabban körbejárni. 

  

                                                 
929 RMNy 2746. 
930 Az 1633-as, Appendixekkel ellátott latin Mysteria patrum iesvitarvm fordítója, az 1633-as német nyelvű 

Mysteria/ oder/ Geheymnussen der Patrum Societetis Jesu fordítója: Jean Pierre NICERON, Memoires pour 

servir a l’histoire des hommes illustres dans la republique des lettres, 35 (Párizs: Braisson, 1736), 212–213; 

az 1633-as latin Mysteria patrvm iesvitarvm lehetséges fordítója, 1632-es német Mysteria/ oder/ 

Geheymnussen der Patrum Societetis Jesu fordítója: Ignaz von DÖLLINGER und Fr. Heinrich REUSCH, 

Geschichte der Moralstreitigkeiten in der römisch-katholischen Kirche seit dem sechzehnten Jahrhundert mit 

Beiträgen zur Geschichte und Charakteristik des Jesuitenordens: Auf Grund ungedruckter Aktenstücke, I/2 

(Nördlingen: Becks’schen Buchhandlung, 1889), 557–558; az 1631-es, 1633-as latin Mysteria Patrum 

Jesuitarum szerzője: SOMMERVOGEL et BLIARD, Bibliothèque de la Compagnie…, 60–61; 1631-es, 1633-as 

latin Mysteria patrvm iesvitarvm szerzője, az 1632-es, 1633-as német Mysteria/ oder/ Geheymnussen der 

Patrum Societetis Jesu fordítója: Gerhard DÜNNHAUPT, Personalbibliographien zu den Drucken des Barock, 

Teil V: Praetorius – Spee, 5, Hiersemanns Bibliographische Handbücher 9 (Stuttgart: Anton Hiersemann 

Verlag, 1991), 3772–3773; az 1633-as latin Mysteria patrvm iesvitarvm fordítója: BUJANDA et RICHTER, Index 

librorum…, 646–647. 



191 

 

4.1. A Jesvita paterek titkai latin forrásának szerzőségi kérdései 

Mire a Jesvita paterek titkai című dialógus Váradon, 1657-ben magyarul megjelent, már 

komoly nemzetközi kiadástörténetet tudhatott maga mögött.931 E tény meglátásom szerint 

jól mutatja a nyomtatvány széles körű nemzetközi ismertségét és a kora újkori 

jezsuitaellenes irodalomban betöltött jelentős szerepét. Aligha lehet véletlen továbbá, hogy 

ennek a bizalmas beszélgetésnek – melyben egy jezsuita professzor tárja fel egy novíciusnak 

a Jézus Társaságának titkait – idegen nyelvű kiadásai általában fontos eseményekhez 

kapcsolódtak. Ez a Jesvita paterek titkai esetében sincs másként: II. Rákóczi György 1657-

es lengyel hadjáratát többek, mint Drábik Miklós morvaországi prédikátor és Johannes 

Amos Comenius, a katolicizmus pusztulásaként és a protestantizmus győzelmeként 

ünnepelték. Természetesen e stratégiai lépés a rend erdélyországi misszióinak sem 

kedvezett.932 De azt sem szabad figyelmen kívül hagynunk, hogy a Jesvita paterek titkaival 

egybekötött és újra kiadott Papistak meltatalan üldözése a vallasért politikai szándékról 

árulkodik: „I. Rákóczi György magyarországi hadjáratának »előestéjén«, 1643-ban látott 

                                                 
931 Az általam forgatott szakirodalom közül a legteljesebb listával Sommervogel kiadványa rendelkezik: 

SOMMERVOGEL et BLIARD, Bibliothèque de la Compagnie…, 60–61. A nyomtatványok javarészt álnéven, 

fiktív kiadási helyek feltüntetésével, vagy ezek hiányával jelentek meg. A szövegek a keletkezés sorrendjében 

a következők: Les mysteres des peres iesvites par interrogation & responses, extraictes fidelement des escrits 

par eux publiéz pour precaution en ce temps, au public & au particulier (Ville Franche: Elevthere Philalethe, 

1622); The State-Mysteries of the Iesvites, by way of Questions and Answers, Faithfully extracted out of their 

own Writings by themselues published. And a Catalogue prefixed of the Authors names wich are cited in this 

Booke. Written for a Premonition in these times both to the Publike and Particular, transl. Peter GOSSELIN 

(London: Nicholas Bourne, 1623); Les mysteres des peres iesvites par interrogation & responces, extraictes 

fidelement des escrits par eux publiez pour precaution en ce temps, au public & au particulier (Ville Franche: 

Elevthere Philalethe, 1624); Mysteria patrvm iesvitarvm ex ipsorum scriptis cum fide eruta. In qvibvs Agitur 

de Ignatii Loyolae Ortv, & Apotheosi; de Societatis dogmatibus circa obedientiam caecam, circa Papae 

potestatem in Regum & Principum personas et status, fidem servandam. Sigillum confessiones, & 

aequivocationes, &c. Ad majorem praecautionem, in tempus praesens & futurum (Lampropoli: Robertvs 

Libervs, 1631); Mysteria, Oder Geheymnussen der Patrum der Societet Jesu. In welchen von Ankunfft Ignatii 

Loyolae, deß ersten Stiffters dieser Societet/ seinem Absterben/ Wunderwercken,/ Apotheosis/ vnd 

Canonisierung von der Societet Lehr-Puncten vnd Articuln/ dem blinden Gehorsamb/ dem Gewalt deß Papsts/ 

vber der Könige vnd Fürsten Person vnd Standt/ Zusag/ vnd Haltungvesprochnes Glaubens/ Sigillum, vnd 

Bandt der Confession vnd Equivocation/ &c gehandelt wirdt. Auß der Jesuiter eygnen Schrifften/ Christlichen 

Hertzen zu wahrer Nachrichtung/ vnd Warnung/ in gegenwärtigen vnd künfftigen zeiten trewlich 

zusammengetragen (1632) és (1633); Mysteria patrvm iesvitarvm ex ipsorum scriptis cum fide eruta. In quibus 

Agitur de Ignatii Loyolae Ortv, & Apotheosi; de Societatis dogmatibus circa obedientiam caecam, circa Papae 

potestatem in Regum & Principum personas et status, fidem servandam. Sigillum confessiones, & 

aequivocationes, &c. Accesservnt huic editioni auctiori et emendatiori Appendices duae, in quibus continentur 

Narrationes de molitionibus Iesvitarvm in partibus orientis. Ad majorem praecautionem, in tempus praesens 

& futurum (Lampropoli: Robertvs Libervs, 1633); Gosvinvs BVYTENDYCK, Wonderlijcke verborgentheden der 

ghenaemde vaderen Jesuyten, ghetrouwelijcken uyt hare eyghen schriften ghetrocken: Met noch twee 

Aenhangselen watse inde deelen van Orienten hebben aenghericht (Dordrecht: Jasper Gorissz, 1639). 
932MOLNÁR, Lehetetlen küldetés?…, 209. 

 



192 

 

napvilágot a […] vallási és politikai vitairat...”933 S végül azt is érdemes lehet megjegyezni, 

hogy Carlo Ginzburg a Les mysteres des peres iesvites 1623-as angol fordításának címében 

szereplő state mysteries szókapcsolatot a politikai arcana imperiire való utalásként tartja 

számon.934 Ezek alapján úgy gondolom, jogos az a feltételezés, hogy a szatirikus hangvételű 

és a jezsuiták káros politikai tevékenységét hosszasan taglaló dialógus magyar fordítása is 

propagandisztikus céllal készült.  

Az RMNy azon valószínűsítése, hogy a szatirikus dialógus szerzője esetleg Kaspar 

Schoppe lehet, egy figyelemre méltó jelenségre szolgáltathatna példát. Schoppe tettét 

ugyanis így a jezsuitákat ért, katolikus táboron belüli támadásként kellene értelmeznünk. 

Ellentmondásokat sem nélkülöző politikai, tollforgató és jezsuitaellenes tevékenysége 

mellett kutatásom szempontjából legfontosabb Schoppe életrajzából az, hogy Prágában, 

1598-ban a protestáns hitről katolikusra tért. Ezután szinte rögtön éles hangú vitába kezdett 

egykori hittársaival: polemizált többek között az általa korábban tisztelt és nagyra becsült 

leideni professzorral, Joseph Justus Scaligerrel is.935 Almási Gábor e „harcosabb retorika” 

mögött nem kifejezetten a protestáns kapcsolatok teljes megsemmisítésének szándékát látja, 

hanem a tudatos, magasabb szintű politikai hídépítését. Éppen ezért Rómában Schoppe „jó 

ideig az Alpokon túli peregrinusok fő tájékozódási pontjának számított, és vallásra való 

tekintet nélkül szívesen vállalkozott a közvetítő szerepére”.936 Az 1613–15-ös években III. 

Fülöp spanyol királynál a Katolikus Liga financiális támogatását igyekezett elérni. Ezen 

időszakban a Habsburgok szolgálatában álló háborús uszítóként tekintettek rá. 1618 és 1623 

között Machiavelli rehabilitációján dolgozott. 1621-ben tért vissza Rómába, ahol XV. 

Gergely és VIII. Orbán pápai udvarában tanácsai miatt rendkívül hasznosnak bizonyult.937 

A régi szerzetesrendek védelmezőjeként az 1631–1636 közötti időszakban a restitúciós 

ediktumhoz kötődően szállt vitába a Jézus Társaságával.938 A volt katolikus javak jezsuiták 

általi visszaköveteléséből adódó konfliktus, mely katolikus berkekben is nagy port kavart, 

                                                 
933 VARGA Bernadett, „Hát én, Uram, mit szóljak te elötted?”: Keresztúri Bíró Pál és a Mennyei társalkodás 

(Budapest: Országos Széchényi Könyvtár, 2017), 36. A Papistak… ezen kiadása, az apróbb helyesírási 

változtatásokon kívül, megegyezik a szintén váradi, 1643-as első edícióval. E kolligátum darabjait még Szabó 

Károly vette fel két szám alatt. RMK I 926–RMK I 927 = RMNy 2746. 
934 Carlo GINZBURG, „Casuistry and Irony: Some Reflections on Pascal’s Provinciales”, in A Historical 

Approach to Casuistry: Norms and Exceptions in a Comparative Perspective, eds. Carlo GINZBURG and Lucio 

BIASIORI, 282–300 (London–New York: Bloomsbury Academic, 2019), 291. 
935 Klaus JAITNER, „Kaspar Schoppe”, in Neue Deutsche Biographie, Hrsg. Hans Günther HOCKERTS, 23 

(Berlin: Duncker & Humblot GmbH, 2007), 475–477, 476. 
936 ALMÁSI, A Secretissima..., 93. 
937JAITNER, „Kaspar Schoppe”, 476. 
938 Uo. 

 



193 

 

jó vitaanyagot biztosított Schoppe számára. Vallotta, hogy a rend szentségtörést követ el, 

mikor kisajátítja ezen javakat.939 Bár valószínűleg ehhez kötődnek leghatározottabb 

megnyilatkozásai, valójában már az 1600-as évek elejétől kritizálta a jezsuita rendet: 

különösen annak oktatáselméletét és gyakorlatát, valamint a jezsuita színjátszást, mely 

szerinte a tanulóknak többet ártott, mint használt.940 Az 1599-es Ratio Studiorumot bírálva 

kifejtette: a jezsuitáknak „lenne mit átgondolniuk, és a magasabb szintű protestáns 

iskolarendszerből elsajátítaniuk”.941 A főként a rendet ért heves támadásait (legalábbis annak 

tagjai) persze nem nézték jó szemmel. Többek között a svájci jezsuita Laurenz Forer 

mindjárt az inkvizíciónál való feljelentését szorgalmazta, követelve, hogy tegyenek valamit 

a többnyire álnéven publikáló Schoppe ellen. Forer információi szerint Schoppe még a 

legrosszabb eretnekekkel is levelezésben állt: a „hitehagyott” Franciscus Albanusszal, a 

kálvinista André Rivet-vel és a bázeli prédikátor Luciusszal. Gyanítható, hogy vitairatokhoz 

szolgáltat nekik olyan anyagot, melyet ő maga nem merne publikálni.942 Ám von Döllinger 

és Reusch Moralstreitigkeiten című munkájukban azt is állítják, ugyancsak korabeli 

forrásokra támaszkodva, hogy az inkvizíció ezen vádak ellenére sem foglalkozott 

különösebben Schoppéval – mely az intézmény körültekintő gyakorlatát tekintve 

elgondolkodtató mozzanat. Egy német jezsuita által Forer-nak írt, 1634. január 28-án kelt 

beszámolója alapján például, mikor Schoppe Rómába érkezett azért, hogy igazolja magát az 

ellene felhozott vádakkal szemben, nagyon úgy tűnt, hogy inkább neki hisznek.943 Ebben 

talán az is közrejátszhatott, hogy Schoppe éppen pápai utasításra támadta antijezsuita 

polémiáival a jezsuita befolyás alá kerülő császárt. Mivel nem a kívánt hatást érte el, vagyis 

az uralkodónál süket fülekre találtak „tanácsai”, a pápa fokozatosan ejtette kegyeiből.944 

Schoppe több mint harminc jezsuitaellenes írásainak sorában könnyen elhelyezhető lenne a 

Mysteria patrvm iesvitarvm.945 A majdnem tíz német és latin nyelvű iratot felsorakoztató 

Schoppe–Forer-vita csupán egyetlen epizód a megnyilatkozásai között. E polémiának most 

két olyan szakaszát ismertetem, ahol fontos vitapontként jelenik meg a Mysteria Patrum 

Societatis Jesu szerzőségének kérdése. A kiadás, latin címével ellentétben, német nyelvű, s 

                                                 
939 Hugo ALTMANN, „Kaspar Schoppe”, in Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, 18, 2001, 

előfizetéses onine felület: http://www.bbkl.de/lexikon/bbkl-artikel.php?art=./S/Scho/schoppe_k.art (utolsó 

hozzáférés: 2016. 10. 13.). 
940 Uo. 
941 ALMÁSI, A Secretissima..., 95. 
942 DÖLLINGER und REUSCH, Geschichte der Moralstreitigkeiten…, 560–563. 
943 Uo. 
944 DÜNNHAUPT, Personalbibliographien…, 3734–3735. 
945 ALMÁSI, A Secretissima…, 89. 

 



194 

 

a pengeváltás ennek megfelelően a német fordítást végző személy kilétét kívánja felderíteni. 

Természetesen ennek köze van a latin edícióhoz, ahogy azt az ismertetésem megfelelő 

pontján majd látni fogjuk. A vita a harmincéves háború svéd inváziónak nevezett 

szakaszában zajlott le, melyet a jezsuita Forer Tirolban vészelt át. Megjegyzendő, hogy 

egészen 1632-ig, éles hangú polémiájukig, kifejezetten jó kapcsolatot ápolt Schoppéval.946 

Schoppe tollharcát tehát 1632-ben Actiójával és az abból készített két kivonattal indította 

meg.947 Theodor Busaeus német asszisztens e támadások miatt kereste fel az innsbrucki 

provinciálist, Anton Weslert. A válaszadásra Forer-t szemelték ki. Az évekig húzódó vita 

1635-ben ért el először arra a pontra, mely számunkra információkkal szolgál. Ekkor ugyanis 

Forer Mantissa ant-anatomiae-jával egyszerre válaszolt három korábban megjelent műre, 

köztük a Mysteria Patrum Societatis Jesura (továbbiakban Mysteria).948 A Mantissa első 

szekcióját a Mysteria patrvm iesvitarvmnak szenteli, s rögtön arról tudatja az olvasót, hogy 

Melander Anatomiája után itt egy másik német nyelvű „infamis liber”. Felrója továbbá, hogy 

sem név, sem kiadó, sem kiadás helye nem szerepel az edíción.949 Forer első lépésként az 

Anatomiát összeköti a Mysteriával, melyet a karéjon így tesz nyilvánvalóvá: 

„Mysteriographus, et Anatomicus Melander, est idem Auctor”.950 Vagyis: az Anatomia és a 

Mysteria szerzője ugyanaz. A további lapszéli kiemelésekkel jelzett helyekből pedig, ahol 

egyébként többször megjelenik Schoppe neve,951 a következő narratíva olvasható össze: a 

művekért, bár javarészt különböző álnéven írták őket, egy személy tehető felelőssé. A 

Mantissa IV. szekciójának mintegy konklúziójaként az 1634. augusztus 23-ai pápai 

dekrétumra hivatkozik, s a tiltólistáról azt a négy címet emeli be szövegébe, melyeket 

ugyanazon szerzőnek tulajdonít: az Actiót, az Anatomiát, majd ennek kivonatát, a Jesuita 

exenteratust, s végül a Mysteria Patrum Societatis Jesut.952 

                                                 
946 DÖLLINGER und REUSCH, Geschichte der Moralstreitigkeiten…, 564. 
947 Flagellum Jesuiticum és Anklag wider die Jesuiten. Uo., 557. 
948 A vita részletesebb ismertetését és a vitabokor darabjait ld.: Uo., 565–566. 
949 „Dum Anatomia Melandricam confuto, prodit alius infamis liber, Germanica lingua, cóscriptus, […] Titulus 

illius est, Mysteria Patrum Societatis Jesu. Nosse cupis auctorem? Néq; auctoris Nomen, neq; Typographi, 

nequé loci, vbi typis descriptus est...” Laurenz FORER, Mantissa ant-anatomiae jesviticae, opposita famosis 

qvibvsdam contra Societatem Jesv sparsis libellis, qvorvm titvli svnt: I Mysteria Patrum Societatis Jesu. II. 

Consultatio Fr. Iuniperi de Ancona Minoritici. III. Fr. Ludouici Soteli Relatio, de Ecclesiae Iaponicae statu 

(Innsbruck: Johannes Gächium, 1635), 1. 
950 Uo. 
951 Uo., 75; 112; 116; 117. 
952 „Decretum S. Congregationis Eminentissimorum DD. S. R. E. Cardinalium à Sanctis. D. N. Vrbano Papa 

VIII. sauctaq; […] LIBRI AVTEM SVNT: Actio perduellionis in Jesuitas juratos S. R. J. juratos hostes; 

Authore Philoxeno Melandro. Anatomia Societatis IEsu. siue probatio Spiritus Iesuitarum. Iesuita exenteratus. 

Mysteria patrum Societ. IEsu. In quorū fidem manu & sigillo Eminentissimi & Reurendis. Dn. Cardinalis Pij 

S. Congreg. Praefecti, praesens Decretum signatum & munitum fuit. Romae die 23. Augusti 1634.” Uo., 140–

141. 

 



195 

 

 Bár Forer tudatosan igyekszik kerülni a direkt vádaskodást, az általa összegyűjtött 

argumentumokat úgy fűzi össze textusában, hogy azok Schoppe szerzősége felé mutassanak. 

Von Döllinger és Reusch a jezsuita Albertus de Albertis ki nem nyomtatott, Forer-nak 

címzett, 1639. április 13-án kelt levelét idézve felvetnek még egy, szempontunkból 

kiemelten fontos momentumot. A Mantissára ugyanis látszólag kívülről érkezett válasz 

1637-ben, egy bizonyos Renatus Verdaeustól, Statera címen.953 A rendkívül jól informált 

Verdaeus elárulja, hogy a Mysteria eredetileg franciául, tizenkét évvel korábban jelent meg. 

Miután kiadták angolul, újra megjelent magától a gyűjtőtől, a szöveg összeállítójától latinul: 

először 1631-ben, majd másodszor kibővítve és Appendixszel ellátva 1633-ban. A németet 

pedig az első latinból készítették.954 A könyvecske tehát először franciául íródott, aztán 

latinul, ráadásul olyan szerzőtől, aki a német nyelvben teljesen járatlan. Következésképp a 

német kiadás egy fordítás, melyet e szerző sohasem látott. Továbbá Melandert vagy 

Schoppét tartani e bizonyos szerzőnek sem kevésbé hibás, s ezért a biztos jezsuita konjektúra 

(’sejtelem’, ’következtetés’)  – mellyel a Statera a Mantissa fent ismertetett érvelésének 

hibás voltára céloz –, rossz „konjektort” is feltételez.955 A francia és latin szerzőségi 

azonosság, melyet Verdaeus igyekszik bizonyítani Staterájában, a Jesvita paterek titkai 

RMNy által is idézett, Az Olvasonak című előszavában úgyszintén szerepel: 

„Harminczharmadik esztendeje, mikor elsöben e’ könyvetskét eg’ tudós ember Franciai 

nyelven irta. Annak-utánna Angliai nyelvre fordittatott; ismét, a’ Franciai nyelven ujobban 

ki-nyomtattatott. Végre azon tudos ember e’ munkáját, sokak kérésére, Deákul forditotta, és 

meg-öregbitvén illyen formában ki-bocsátotta.”956 Az utolsó mondat egyértelműen a francia 

szerző és a latin fordításért felelős személy azonosságáról árulkodik. Az eddigiekből, úgy 

gondolom, némiképp kiderült, hogy a szakirodalmi feltételezések és a korabeli 

nyomtatványokból, elsődleges forrásokból nyerhető információk eléggé ellentmondásosak. 

Részleges magyarázattal erre Dünnhaupt szolgál, mikor a Staterát felveszi Kaspar Schoppe 

                                                 
953 DÖLLINGER und REUSCH, Geschichte der Moralstreitigkeiten…, 558. 
954 „Dvodecimus agitur annus, ex quo libellus editus est, Gallica lingua […] post versionem Anglicanam, ipse 

collector eundem Latinè typis evulgavit; primùm quidem anno 1631. Deinde cum auctario, & Appendicibus, 

anno 1633. […] libellus ille in linguam Germanicam ex prima editione Latina conversus...” Renati Verdaei 

Statera. Qua ponderatur Mantissae Laurentii Forerii Jesuitae Oenipontani Sectio prima: Quam emisit 

Adversus libellum cui titulus est, Mysteria Patrum Jesuitarum. Paullus Festi epitomator, Mantissa, 

additamentum dicitur lingua Tusca, quod ponderi adjicitur sed deterius, & quod sine ullo usu est (Leiden: 

Gelasivs Nomimelcvs, 1637), 3–5. 
955 „Libellus ille Gallicè primum conscriptus est, & posteà Latinè; ab eo autore qui linguam Germanicam 

penitus ignorat. Oportet ergo editione Germanicam esse versionem, quam autor nunquam vidit, nedum ut ei 

vitio verti possit, […] Melandrum autem, aut Scioppium autorem esse, non minus falsum est, & planè certa 

Jesuitae conjectura pessimum conjectorem indicat.” Uo., 10–11. 
956 Jesvita paterek titkai..., címlap versója. 

 



196 

 

huszonkét „Fehlzitate und unsichere Attributionen” műve közé.957 Leírja, hogy bár a „Renati 

Verdaei” valóban a leideni teológiaprofesszornak, André Rivet-nek az anagrammája,958 

Schoppe neve alá sorolni a művet azért lehetséges, mert e tudatos áttolás, valakire „rákenés, 

ráfogás”, az attribúció ellehetetlenítése Kaspar Schoppe bevett írói gyakorlata volt.959 Ez azt 

jelentené, hogy a Statera szerzője Schoppe, aki egy harmadik, a vitába látszólag kívülről 

beleszóló személy álarcát magára öltve próbálta másvalakire – nevezetesen André Rivet-re 

– terelni a gyanút. Mivel a „barokk Machiavellije”960 kivételes virtuozitással tévesztette meg 

ellenlábasait, s a kora újkor vitázói normáihoz igazodva a név elhallgatásával vagy 

másvalaki gyanúba keverésével végeredményben a bevett gyakorlatot követte,961 akár 

elfogadható is lenne Dünnhaupt feltételezése. Annál is inkább, mivel a Statera hangsúlyozza 

a német kiadás fordítás voltát, s ezzel leválasztja azt a latin és francia „eredeti” szövegekről. 

A Schoppe által gyanúba kevert André Rivet pedig egyébként sem ismeretlen a Mysteria 

patrvm iesvitarvm fordítás- és kiadástörténetében. Az persze igaz, hogy a vonatkozó 

szakirodalomban Rivet, a neves leideni teológiaprofesszor jóval ritkábban tűnik fel, mint 

Schoppe. A kevés hivatkozás viszont őt tartja a francia Les mysteres des peres iesvites 

összeállítójának.962 (Egy alkalommal Louis du Moulin neve is előkerül, ám ezzel most itt 

nem kívánok foglalkozni.963) Ráadásul a Rivet halála után Arnold Leers által kiadott, 

Andreae Riveti […] Operum Theologicorum (1551, 1552, 1660) utolsó, harmadik kötetében 

szerepel nemcsak a Mysteria patrvm iesvitarvm, hanem a Statera latin szövege is.964 A 

Mysteria patrvm iesvitarvmot felvezető sorok így hangzanak: „Mysteria patrum jesuitarum, 

Ex eorum scriptis fideliter expressa, & pro iisdem Statera adversus Mantissam Jesuitae 

Forerii, antea edita sub nomine Renati Veridaej, in quo continetur, Anagrammatismus 

authoris.”965 A kötet címlapján pedig ez szerepel: „Ab Authore recensita, & pluribus loci 

                                                 
957 DÜNNHAUPT, Personalbibliographien…, 3786. 
958 Dünnhaupt Kowalleket követi ebben. Uo. 3734; Kowalleknél ld.: H. KOWALLEK, „Ueber Gaspar 

Scioppius”, Forschungen zur deutschen Geschichte, 11 (1871): 401–482, 471; Az álneveket Kowallek pedig 

javarészt Niceron Memoires-jából veszi át: NICERON, Memoires pour…, 178. 
959 DÜNNHAUPT, Personalbibliographien…, 3786. 
960 Uo., 3734. 
961 Gondoljunk csak pl. Pázmányra, aki Lethenyei István álnéven írta meg az A kálvinista prédikátoroknak […] 

tükörét. HELTAI, „A nyomtatott vallási... ”, 122.  
962 1624-es Les mysteres des peres jesuites szerzője: DÖLLINGER und REUSCH, Geschichte der 

Moralstreitigkeiten..., 557. Az 1622-es Les mystères des pères jésuites szerzője: BUJANDA et RICHTER, Index 

librorum..., 647. 
963 SOMMERVOGEL et BLIARD, Bibliothèque de la Compagnie..., 60. 
964 DÖLLINGER és REUSCH, Geschichte der Moralstreitigkeiten..., 558. André RIVET, Andreae Riveti pictavi 

sammaxentini, SS. Theologiae Doctoris, & sacrarum Literarum in celeberrima Lugdunensi Batavorum 

Academia olim Professoris, Operum Theologicorum quae Latinè edidit, 3 (Rotterdam: Arnold Leers, 1660), 

1228–1281. 
965 RIVET, Andreae Riveti pictavi…, 1228. 

 



197 

 

aucta”.966 Azaz a számos, Schoppe szerzőségét valószínűsítő szakirodalmi feltételezés 

ellenére, a Mysteria patrvm iesvitarvmot és Staterát André Rivet latin műveinek „ab authore 

recensita” gesztusával megerősített gyűjteményes kiadásában találjuk. Tehát a kissé 

behatóbb szakirodalmi áttekintésre, továbbá főként az utolsó információra alapozva 

megfontolás tárgyává tenném azt a lehetőséget, hogy az eredeti francia dialógust összeállító 

André Rivet készítette el a Mysteria patrvm iesvitarvm címet viselő latin szöveget is. 

  

                                                 
966 Uo., címlap. 



198 

 

4.2. Javaslat a Jesvita paterek titkai ismeretlen magyar fordítójának 

személyére 

A hazai kutatás nem szentelt még nagyobb figyelmet a Jesvita paterek titkainak, így az 

ismeretlen magyar fordító személyére sem érkezett javaslat. Következő lépésként tehát erre 

a kérdésre szeretnék egy lehetséges válasszal szolgálni. A Jesvita paterek titkai magyar 

fordításával és keletkezési körülményeivel kapcsolatban két dolog teljesen bizonyos: a 

nyomdahely, és hogy a fordítás a latin nyelvű Mysteria patrvm iesvitarvm című kiadványból 

készült.967 A nyomtatás minden kétséget kizáróan a váradi Szenci Kertész Ábrahám 

munkája. Szenci Kertész 1667-es nagyszebeni hagyatéki leltárát Monok István és V. Ecsedy 

Judit publikálta. Ebben, az újkötésű könyvek felsorolása között, a következő feljegyzés 

szerepel: „Mehr Jesuita Paterek Nr. 3 a(estimiert) fl. –25 [RMK I 926] (Várad 1657)”.968 Az 

RMNy a Jesvita paterek titkai huszonkét fennmaradt példányát ismeri összesen tizennégy 

hazai és külföldi könyvtár állományából.969 Eddigi kutatásaim és az általam ismert 

nemzetközi szakirodalom alapján két latin nyelvű kiadásról van biztosan tudomásom:970 egy 

1631-esről, valamint a Turóczi-Trostler által a magyar fordítás forrásaként megnevezett 

1633-asról.971 Mindkét kiadvány a Robertvs Libervs álnevet használja, a kiadás helyéül 

pedig a fiktív Lampropolit (valószínűleg Leident)972 tüntették fel. Megjegyzendő, hogy 

Carlos Sommervogel Bibliothèque de la Compagnie de Jésus-jének tizenegyedik, Pierre 

Bliard által összeállított Histoire című kötete regisztrál egy 1633-as kifejezetten leideni, 

harmadik kiadást is: „…Mysteria Patrvm Iesvitarvm […] Lampropoli, 1631, 1633, 12o. – 

Editio tertia. Lugduni, 1633, 12o”.973 Ezt a harmadik kiadást azonban az általam ismert 

szakirodalom sehol máshol nem említi. 

4.2.1. A fordítás helyszíne: Várad vagy Kassa? 

                                                 
967 RMNy 2746. 
968 MONOK István és V. ECSEDY Judit, „Szenci Kertész Ábrahám kereskedői könyvkészlete halálakor”, in 

Emlékkönyv a Teleki Téka alapításának 200. évfordulójára 1802–2002, szerk. DEÉ NAGY Anikó, SEBESTYÉN-

SPIELMANN Mihály és VAKARCS Szilárd (Marosvásárhely: Mentor Kiadó, 2002), 360–379, 372. 
969 RMNy 2746. 
970 NICERON, Memoires pour...., 212–213; DÖLLINGER und REUSCH, Geschichte der Moralstreitigkeiten..., 

557–558; SOMMERVOGEL et BLIARD, Bibliothèque de la Compagnie..., 60–61; DÜNNHAUPT, 

Personalbibliographien…, 3772–3773; BUJANDA et RICHTER, Index librorum…, 646–647. 
971 RMNy 2746. 
972 BUJANDA et RICHTER, Index librorum..., 646–647. 
973 SOMMERVOGEL et BLIARD, Bibliothèque de la Compagnie..., 60. 

 



199 

 

A kassai kollégiumot Kisdy Benedek egri püspök a Jesvita paterek titkai megjelenésével 

egy időben, 1657-ben alapítványával akadémiává (egyetemmé) fejlesztette, mely hamarosan 

„ugyanazt a szerepet töltötte be a Felvidéken”, amit Nagyszombat a nyugati régióban.974 

Pázmány Péter az 1613-as országgyűlésen még azzal igyekezett a katolikus vallásgyakorlat 

kassai jogosságát indokolni, hogy mivel itt nemcsak a lutheránusok, hanem a kálvinisták is 

szabadon gyakorolják vallásukat, nem tiltható meg ez a katolikusok számára sem. Alvinczi 

Péternek az irénizmus szellemében sikerült visszavernie Pázmány támadását. Válasza 

ekként hangzott: Kassán csak egyetlen „biblica religio vagyon”. Ezzel a református 

magyarság érdekeit védő, a protestáns táboron belül türelmet és engedékenységet mutató 

irénizmussal sikerült megakadályoznia, hogy a katolikusok szabad vallásgyakorlata 

újrakezdődjék a városban.975 A III. Ferdinánd és I. Rákóczi György által 1645-ben kötött 

linzi béke után Kassán önálló kálvinista egyház is alakulhatott, ami az 1650-es években épült 

ki szervezetileg. Így, a kálvinizmus tényleges megjelenésével, pedig már a nyilvános 

katolikus vallásgyakorlatnak sem volt akadálya. Az új felekezetek hamarosan iskolát 

létesítettek: a katolikusok 1654-ben kollégiumot alapítottak, a reformátusok iskolaépítése 

pedig 1656-ban fejeződött be. A hitéletet katolikus részről a jezsuita rend, református részről 

Czeglédi P. István szervezte meg.976 A szabad királyi város Kassa, a pentapolitana vezető 

tagja tehát az 1650-es évekre megadta magát az elsősorban Kisdy Benedek által segített 

jezsuita terjeszkedésnek.977 

 Bár a nyomtatás kétségtelenül a váradi Szenczi Kertész Ábrahám munkája, ez nem 

jelenti automatikusan, hogy a fordítás helyszínét és a fordítót is itt kellene keresnünk. Már 

csak azért sem, mert II. Rákóczi György a jezsuitákat a rendek követelésére 1653-ban újra 

kitiltatta Erdélyből. A Jézus Társasága tagjai ettől függetlenül világiaknak öltözve tovább 

tevékenykedtek.978 1657-ben Váradon megalakult a Kálvin Institutiójában javasolt, Genfben 

alkalmazott városigazgatási modell, a kurátorok széke is.979 Tehát eléggé valószínűtlen, 

                                                 
974 GYENIS, A jezsuita rend…, 13. 
975 Alvinczi szavait idézi és az irénizmus kontextusában értelmezi: HELTAI, Alvinczi Péter és a heidelbergi…, 

110–111. 
976 HELTAI és MARTIS, „A kassai hitvita”, 15. 
977 FARKAS Róbert, „A kassai kath. főgymnasium története”, in A jászóvári prémontréi kanonokrend kassai 

főgimnáziumának évi jelentése az 1894–95. iskolai évről, szerk. STŐR Sziárd, 1–224 (Kassa: Ries Lajos, 1895), 

31–33. 
978 BARTHA, „Az utolsó Báthory…”, 15. 
979 PÉNZES Tiborc Szabolcs, „Valakik szikrának szárnya alatt vadnak…”: Várad és a puritanizmus II. Rákóczi 

György fejedelemsége idején (Nagyvárad: Partium Kiadó, 2014), 174–180. Ld. még: SZILÁGYI Aladár, „A 

kurátorok széke (Váradi önkormányzat 1657-ben)”, Várad, 1 (2004), 

http://varadlap.ro/index.php?m=5&id=873&sz=200401. 

 



200 

 

hogy a jezsuiták veszélyt jelentettek volna Erdélyben és főként Váradon. Kassán viszont a 

jezsuiták és a protestánsok az 1650-es évek közepén már egymással versenyezve iskolát és 

egyházat építettek. A teljesen megváltozott helyzettel és a jezsuiták tartós megtelepítésével 

járó kihívásokkal pedig elsősorban Czeglédi P. Istvánnak kellett szembenéznie. A 

feltételezést, hogy a Jesvita paterek titkai fordítása itt készülhetett, a következőkben 

felsorolni kívánt adatok és események támaszthatják alá. Tény, hogy a kassai Erzsébet 

templom (kassai dóm) könyveinek 1671. szeptember 1-jei összeírásába felvették a Jesvita 

paterek titkai latin forrásaként szolgáló Mysteria patrvm iesvitarvm valamely példányát.980 

Továbbá a városi nyilvános könyvtár 1672-es katalógusában is találhatunk, szintén kiadási 

idő megjelölése nélkül, ilyen című rekordot.981 A Kassai Állami Tudományos Könyvtár a 

mai napig őrzi a B 1408-as jelzetű kolligátumot, melyben megtalálható a Mysteria patrvm 

iesvitarvm 1631-es kiadása. A kolligátum további darabjai: Petrus Molinaeus Enodatio 

gravissimarum quaestionum… című, valamint Nicolaus Vedelius De Arcanis Arminianismi 

Libri Dvo… című munkái.982 A fehér bőr kötéstábla felső harmadába három nagybetűt, az 

alsó harmadába pedig az 1632-es évszámot ütötték bele. 

 A jezsuiták 17. századi magyar politikai szerepvállalására a legutóbb Kádár Zsófia 

Klára is felhívta a figyelmet 2016-os disszertációjában. Kutatásai rávilágítanak, hogy bár az 

1608. évi törvény 8. cikkelye az ingatlanbirtoklási jog megtagadásával gyakorlatilag kizárta 

a jezsuitákat a rendek közül, a páterek mégis részt vettek a század diétáin. S ehhez az 1608-

as törvény egy másik pontja szolgáltatott alapot. Az, amely azt szabályozta, hogy kik 

képviselhették az egyházi rendet a rendi gyűléseken. E felsorolásban helyet kaptak a préposti 

és apáti címmel rendelkezők, mely címeket pedig jezsuiták is birtokoltak.983 Az 1646–1647. 

évi országgyűlés „címzetes apátjai és prépostjai” között „Rohonczy István mint »Praepositus 

Thurocziensis Jesuitarum« és Hoffmann Pál »Abbas de Porno jesuitarum«” szerepeltek. A 

Jesvita paterek titkai megjelenésének szempontjából számunkra viszont a következő, 1655. 

                                                 
980 GÁCSI Hedvig, FARKAS Gábor és KEVEHÁZI KATALIN, szerk., Kassa város olvasmányai 1562–1731 

(Szeged, 1990), 106. 
981 Uo., 151. 
982 Petrus MOLINAEUS, Petri Molinaei S.S. theologicae professoris Enodatio gravissimarum quaestionum de 

providentia Dei, statu innocentiae, peccato originale, libero arbitrio, praedestinatione, perseverantia: quâ 

afferitus veritas, & excutitur sententia Pontificiorum, & Arminianorum ... (Officina Elzeviriana, 1632); 

Nicolaus VEDELIUS, De Arcanis Arminianismi Libri Dvo. Seu Quaestio, Quaenam sit Religio & fides 

Theologorum Remonstrantium, Decisa Ex Confessione & Apologia ipsorum. Per Nicolaum Vedelium, S. S. 

Theol. Doct. & Professorem in Illustr. Schola Daventriensi (Leiden: Franciscvs Hegervs, 1631). 
983 KÁDÁR Zsófia Klára, Jezsuita kollégium és helyi társadalom a 17. századi Nyugat-Magyarországon 

(Pozsony, Győr, Sopron) (Budapest: ELTE BTK TDI, 2016), https://edit.elte.hu/xmlui/handle/10831/32517 

(utolsó hozzáférés: 2020. 04. 12.), 24–26. 

 



201 

 

évi diéta lehet lényeges. Itt már legalább négy jezsuita páter, köztük „Keresztes István kassai 

superior mint mislyei prépost” volt személyesen jelen, továbbá Palkovich Márton 

nagyszombati rektor mint turóci prépost, Lippay Ferenc trencséni rektor szkalkai apátként 

és Nedeczki Ferenc soproni rektor pornói apátként.984 Ráadásul ezen az 1655-ös gyűlésen – 

s majd a négy évvel későbbi, 1659-es diétán is – megkísérelték a jezsuiták 

birtokképtelenségét rögzítő 1608. évi cikkely hatályon kívülre helyezését, illetve új törvény 

megalkotását.985  

 A Jesvita paterek titkai Az Olvasonak című előszava egyértelműen a magisztrátust, 

tehát valamely város vezetőit szólítja meg, őket inti a jezsuita veszély felismerésére: „…lett 

azon iro jo szándékának követéséböl, hogy tudni-illik a’ mi Magistratusunk és elöttünk járo 

Igazgatoink-is, avagy csak végre lássák meg és vegyék eszekben, kitsodák a’ JESUITAK…”986 

1655 januárjában a kassai városi tanács tagjai közül egyesek kifogásolták a III. Ferdinándnak 

és a jezsuitáknak korábban maga a tanács által felajánlott szegletházak átengedését. Mivel 

az adományozás lebonyolításában a buzgó katolikus Wesselényi Ferenc nádor is érintett 

volt, a nádor udvarias, de fenyegető levelében intette a főbírót, hogy a király elé viszi az 

ügyet, s akkor aztán meggondolhatja, „minémű recommendátiójára esik” a 

városvezetésnek.987 Vagyis a jezsuita letelepítésben eleinte látszólag a magisztrátus is 

tevékenyen részt vállalt, s csak a későbbiekben gördített akadályt az ingatlanátadás elé. A 

Jesvita paterek titkai előszavában a magisztrátusnak szánt intést magyarázhatja 

feltételezhetően az a zsoltárrészlet is, amely az 1631-es latin Mysteria patrvm iesvitarvm 

címlapjáról került át: „Es most Királyok vegyetek értelmet, tanullyatok kik itélitek e’ 

földet”.988 A Bibliában ez így szerepel: „Azért, királyok, legyetek eszesek, és okuljatok 

földnek bírái!” (Zsolt 2.10). A locus tehát pontosan kijelöli a megszólítottak, azaz a világi, 

földi hatalmat birtoklók körét.  

 Az imént tárgyalt, Kassához köthető jezsuitaellenes fellépésekkel némiképp 

rokonítható az elsőként magyar nyelven 1619-ben, Bártfán kinyomtatott antijezuitika, a 

Fides Iesv et Iesvitarvm 1656-os újrakiadása is. A nyomtatvány az özvegyen maradt 

Lorántffy Zsuzsanna „ellenudvarában”, Patakon jelent meg. Ebből az 1656-os újrakiadásból 

azonban ma már sajnos nem ismerünk példányt.989 

                                                 
984 Uo., 26. 
985 Uo., 27. 
986 Jesvita paterek titkai..., címlap versója. 
987 FARKAS, „A kassai kath. …”, 28–29. 
988 Jesvita paterek titkai..., címlap. 
989 RMNy 2663. 

 



202 

 

 1657-ben a kassai jezsuita kollégium egyetemmé fejlesztése mellett továbbá egy, az 

egész erdélyi fejedelemséget érintő rendkívüli esemény is történt: II. Rákóczi György ekkor 

indította katasztrofális lengyel hadjáratát. Eleinte ezt a hadjáratot többen a katolicizmus 

pusztulásaként és a protestantizmus győzelmeként ünnepelték.990 Épp ezért feltételezhető, 

hogy a Jesvita paterek titkai magyar fordítása és annak kiadása propagandisztikus céllal is 

készülhetett. Ezt látszik alátámasztani a dialógus szatirikus hangvétele és a jezsuiták káros 

politikai tevékenységét firtató szakaszai. A dialógus után közölt Toldalekotska záradékát 

képező gúnyvers pedig egyenesen azt a fenyegető üzenetet hordozza, hogy a VIII. Orbán 

által feloszlatott jezuitisszák bukásában hamarosan a férfi rend is osztozik: „Az Asszonyoc 

JESUITAK Tarsaivá lévén, / Altal-hagtak ö nemeknek szemérmetességén: / Elkergette 

ORBAN öket Jésuitác mellöl, / Jésuitac Szerzetit-is el-törli e’ földröl. / UGY-LEGYEN.”991 

4.2.2. Czeglédi P. István mint fordító? 

Az eddig elmondottakból kiindulva talán megkockáztatható a kassai kálvinista egyház 

kiépítőjét, a jezsuiták kassai ellenlábasát, Czeglédi P. Istvánt megnevezni a Jesvita paterek 

titkai magyar fordítójaként. Czeglédi irodalmi munkássága komoly hitvitázói tehetségről 

árulkodik,992 stílusa pedig gyakran kifejezetten szatirikus.993 Így a 17. században rendkívül 

népszerű, sok fordítást megért és alkalmanként polémiák kereszttüzébe kerülő szatirikus 

dialógus magyar nyelvre való átültetése beleillik életművébe. Igaz, nincs tudomásom arról, 

hogy pl. az ekkor Patakon tevékenykedő Medgyesi Pálhoz hasonlóan fordításokat is készített 

volna. Czeglédi szerzősége mellett szólhat továbbá, hogy mostohafia, id. Köleséri Sámuel, 

akinek anyját Czeglédi István első felesége halála után, 1653-ban vette nőül,994 éppen 1657-

ben tért haza hollandiai, oxfordi és cambridge-i peregrinációjából a Jesvita paterek titkai 

nyomtatási helyszínére, Váradra. Az egyébként váradi születésű Köleséri korábbi diákéveit 

is a városban töltötte, majd 1657-es hazatérte után 1659-ig teológiát oktatott a 

kollégiumban.995 Mivel Köleséri Sámuel éppen Váradon tartózkodott a Jesvita paterek titkai 

kiadásának évében, kézenfekvő lenne őt is megnevezni egy lehetséges fordítóként. Én 

                                                 
990 MOLNÁR, Lehetetlen küldetés?…, 209. 
991 Jesvita paterek titkai..., 188. 
992 Erről bővebben ld: MARTIS, „Nagyob kű... 
993 MOLNÁR Szabolcs, „A gúny eszközei Czeglédi István (1620–1671) írásaiban”, in Hatalom és Kultúra: Az 

V. Nemzetközi Hungarológiai Kongresszus (Jyväskylä, 2001. augusztus 6–10.) előadásai, II, szerk. JANKOVICS 

József és NYERGES Judit, 83–94 (Budapest: Nemzetközi Magyarságtudományi Társaság, 2004). 
994 MARTIS, „Nagyob kű..., 20. 
995 ZOVÁNYI, Magyarországi protestáns..., 343. 

 



203 

 

azonban nem tartom valószínűnek, hogy Köleséri ezt a kifejezetten szatirikus dialógust 

választotta volna egyik lefordítandó anyagául. Leszámítva 1655-ös leideni diákéveinek két, 

Johannes Coccejus elnöksége alatt megtartott teológiai disputációját,996 munkáinak szinte 

mindegyike prédikáció, prédikációgyűjtemény, elmélkedés, panaszimádság vagy hitelvek 

gyűjteménye, ezek fordítása.997 Fennmaradt művei alapján tehát nem állítható, hogy 

komolyabb hitvitázói munkássággal rendelkezne. Logikus lenne viszont azt feltételezni, 

hogy közvetíthetett mostohaapja és a váradi nyomda között a Jesvita paterek titkainak 

kiadási munkálatai közben. A megválaszolandó nyitott kérdések egyike lehet, hogy Czeglédi 

István művei, gondolok itt elsősorban az Egy veres tromfosdijára és Az Ur frigy szekrényére, 

hasznosított-e valamit a Jesvita paterek titkaiból. Tény, hogy az Egy veres tromfosdi 

tartalmazza a Jesvita paterek titkainak a jezuitisszák feloszlatását ünneplő gúnyversét. A 

tipográfiai különbségeken túl az eltérés csupán egyetlen betű. A Jesvita paterek titkaiban a 

vers második sora ekként hangzik: „…Altal-hágtak ö nemeknek szemérmetességén…”,998 az 

Egy veres tromfosdiban pedig így: „…Altalhágtak á nemeknek szemérmetességén…”.999 Az 

Ur frigy szekrénye pedig a Jesvita paterek titkai másik versbetétét,1000 egy, a Szent Ferenc 

stigmáiról szóló költemény latin eredetijét és annak fordítását szövi bele 

argumentációjába.1001 De míg a Veres tromfosdiban a jezuitisszákon gúnyolódó vers magyar 

fordítása megegyezik a Jesvita paterek titkaiból ismerttel, addig az Az Ur frigy szekrényében 

szereplő, Ferencről szóló Exue Franciscum tunica... kezdetű latin költeményt Czeglédi 

István már újrafordította. Utóbbi tehát nem egyezik a Jesvita paterek titkaiból ismert 

fordítással.  

                                                 
996 SZINNYEI, Magyar írók élete…; vö. BOZZAY Réka Kornélia, Die Peregrination ungarländishcer Studenten 

an der Universität Leiden (1595–1796) (Debrecen: DE BTK, 2007), 

https://dea.lib.unideb.hu/dea/bitstream/handle/2437/79763/ertekezes.pdf?sequence=5 (utolsó hozzáférés: 

2020. 05. 23.), 273. 
997 ZOVÁNYI, Magyarországi protestáns..., 344. 
998 Jesvita paterek titkai.... vö. VARGA Imre, A két Rákóczi György korának költészete (1630–1660), Régi 

Magyar Költők Tára: XVII. század 9 (Budapest: Akadémiai Kiadó, 1977), 379 és 699. 
999 CZEGLÉDI, Egy veres tromfosdit... 
1000 Jesvita paterek titkai.... 
1001 CZEGLÉDI István, Az Ur frigy szekrénye előtt Dagon le-dülése, az az Gorup Ferencz, györi nagy prepost 

miserül irt könyvecskéjének olly megsemmisétése; ugy hogy: még a’ több mostani romai catholicusok-is, 

gondolkodora vehetik e’ könyben, költött miséjeket, s’ szánva tapogathattyák annak meg-vagdalt sebeit. 

Mellyet-is egy felöl a tekéntetes... fejedelemnek... Erdély országa édes attyának... Apafi Mihaly uramnak... 

alázatos szivel dedical C. P. A. I. – [2] (A’ frigy szekrénye elöt Dagon le-dülése, mellyet is más felöl... Farkas 

Fabian uramnak, Putnok veg-hazanak fü kapitannyanak s az ö felsége németh-tábora mellet lévö könnyü 

hadaknak fü strása-mesterének s’ magyar commissariusnak, a Christus reformata ecclésiájának... oszlopjának, 

nékem... fautor uramnak dedicálom En. C. P. A. I.) (Kolozsvár: Veresegyházi Szentyel Mihály, 1670). vö. 

VARGA, A két Rákóczi György korának…, 699. 



204 

 

4.3. Jesvita paterek titkai, a szatirikus dialógus 

A szatíra Rózsa Zoltán meghatározásában nem műfaj, hanem az ábrázolás sajátos módszere 

és nézőpontja, mely így a művészetek bármelyikében megjelenhet.1002 A római szatíra 

betetőzőjeként Iuvenalist nevezi meg, akinél ez mint egyfajta ősi, kötetlen „csevegés” – 

ostorozó, elborzasztó, felháborító szatírái nyomán – a költészet formájává vált.1003 Mihail 

Bahtyin is hasonló álláspontot képvisel, mikor a szatírát „köztes műfaji jelenségként” 

határozza meg Szatíra című, az Irodalmi Enciklopédiába szánt szócikkében. Meghatározását 

később kilenc pontos Kéziratában többek között a nevettető és komoly szatíra 

elkülönítésével egészítette ki.1004 Az újat és a jobb lét utópikus mozzanatát magába foglaló 

szatirikus tagadás ambivalens jellegét olyan konstitutív jegynek tartja, melyet a folklórban 

rejlő ünnepi mag: az „ambivalens nevetés” előlegez meg. A folklór ünnepi elemeként jelen 

lévő, nevettető szatirikus tagadás Bahtyin leírásában az újkorban komollyá válik: 1970–

1971-es jegyzeteiben már élesen szembeállítja az ünnepi nevetést és az „újkori redukált, 

»nem nevettető«, szatirikus nevetést (»Vidám, nyílt, ünnepi nevetés. Zárt, tisztán tagadó, 

szatirikus nevetés. Ez a nevetés nem nevet.«)”1005 

Ezt a nem nevettető, sokkal inkább felháborodást, haragot mutató és kiváltó szatírát 

a nevetségessé tevés mellett Richard Krebs a kora újkori jezsuitaellenes harc egyik fontos 

kifejezőeszközeként írja le, melynek tárgya leginkább a Jézus Társasága erkölcstelensége és 

romlottsága.1006 Az RMNy által református vitairatként, szatirikus dialógusként rögzített 

Jesvita paterek titkai, meglátásom szerint, rokonítható a kora újkorban épp újraéledő 

menipposzi szatírával; ezt a verset prózával elegyítő szatíratípust Bahtyin megint csak 

valamiféle köztes, komoly-nevettető műfaji jelenségként kezeli.1007 A Jesvita paterek titkai 

egyik lehetséges mintája a kora újkor népszerű menipposzi szatírája, a Satyre Ménippée 

lehet. Disszertációm következő fejezeteit ezért a kora újkori menipposzi szatíra és a Satyre 

Ménippée vázlatos bemutatásának szentelem, majd a szövegrészletek segítségével 

szemléltetem, milyen változatossággal működteti a szerző a szatírát a vizsgált dialógusban. 

                                                 
1002 RÓZSA, Szatíra és…, 7. 
1003 Uo., 32. 
1004 SZŐKE Katalin, „Jegyzetek”, in Mihail BAHTYIN, François Rabelais művészete, a középkor és a reneszánsz 

kultúrája. Rabelais és Gogol: A szó művészete és a népi nevetéskultúra. Szatíra (Budapest: Osiris, 2002), 553–

562, 559. 
1005 Uo., 560. 
1006 PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”..., 25–26. 
1007 SZŐKE, „Jegyzetek”, 560. 

 



205 

 

4.3.1. Egy lehetséges kora újkori minta: Satyre Ménippée 

A reneszánsz korban szatíra és paródia Mihail Bahtyin leírásában szerves egységként 

funkcionált: véleménye, hogy a kor híres szatirikus munkája, az Epistolae obscurorum 

virorum például egyértelműen paródia és szatíra is egyben. A korszak a szatíra addig soha 

nem látott felvirágoztatásához felhasználta a középkori szatíra és paródia típusait, valamint 

az antik, főként Lukianosz, Petronius és Seneca menipposzi szatíráinak formáit.1008 Ezt a 

kifejezési módot a politikai és protestáns pamfletisták egyaránt előszeretettel használták.1009 

Northrop Frye a Kritika anatómiája című munkájában foglalkozik a menipposzi szatíra 

genezisével. Eszerint a menipposzi szatíra a verses szatírából fejlődött úgy, hogy a lírai 

részek közé először prózai betétek kerültek, majd végül egészen prózai formává alakult. A 

menipposzi szatírát, ahogy Frye fogalmaz, nem kifejezetten az ember maga, hanem sokkal 

inkább bizonyos „szellemi attitűdök” – betűrágók, álszentek, mániákusok stb. – 

foglalkoztatják. További jellemzője, hogy „képes megbirkózni az absztrakt eszmékkel és 

elméletekkel”, s épp ezért hasonlít a vallomásra is. Formája általában a dialógus vagy 

beszélgetés, amelyben a jellemek összecsapása helyett az eszmék összecsapása a lényeg.1010 

A kora újkor egyik népszerű menipposzi szatíráját, az azonos című Satyre Ménippée-

t röviden ismertető Dobossy László elsőként a viharos történelmi közegre fókuszál. 

Leírásában kiemeli, hogy az utolsó Valois-király, III. Henrik meggyilkolása után a leendő 

IV. Henrik nemzetegyesítő törekvéseit a személye körül formálódó erős párt támogatta: azaz 

elsősorban a vallási türelmet szorgalmazó, realista szemléletű politikusok, köztisztviselők, 

köznemesek, polgárok és papok. Dobossy a Henriket trónra segítő hangulat szócsövét, a 

Satyre Ménippée című politikai szatíra vázlatát – a harcos hugenotta és nagy szatirista 

Agrippa d’Aubigné véleményére alapozva – Jean Leroy roueni kanonokhoz köti. Kiemeli 

azonban, hogy a kész változatot valószínűleg már heten készítették el.1011 A történelmi 

hátteret, keretet az 1593-as politikai helyzet, azaz a Charles de Lorraine (Charles de 

Mayenne vagy Charles de Guise) által összehívott rendi gyűlés adta. Charles a Katolikus 

Liga egyik vezetőjeként a spanyolok támogatásával, trónkövetelőként lépett fel a hugenotta 

Bourbon, későbbi IV. Henrik ellenében. Henrik, aki 1593-ra angol segítséggel szinte egész 

                                                 
1008 Mihail BAHTYIN, „Szatíra”, in Mihail BAHTYIN, François Rabelais művészete, a középkor és a reneszánsz 

kultúrája. Rabelais és Gogol: A szó művészete és a népi nevetéskultúra. Szatíra, 525–551(Budapest: Osiris, 

2002), 542. 
1009 Uo., 543. 
1010 Northrop FRYE, A kritika anatómiája: Négy esszé, ford. SZILI József (Budapest: Helikon Kiadó, 1998), 

267–268. 
1011 DOBOSSY László, A francia irodalom története, 1 (Budapest: Gondolat, 1963), 165. 



206 

 

Franciaországot meghódította, és helyzetét konszolidálta, következő lépésként Párizs felé 

vette az irányt. A Satyre Ménippée vázlatai és az abból származó versek már nem sokkal a 

rendiek februári tanácskozása után feltűntek Párizs utcáin. A szövegterjesztés célja az volt, 

hogy leleplezze a gyűlés mesterkedéseit, s hogy rávegye Párizs lakosságát, nyissák meg a 

város kapuit Henrik és csapatai előtt. Mikor Henrik felesége, Medici Mária unszolására 

katolizált, a Satyre Ménippée szinte futótűzként kezdett terjedni s gyors egymásutánban 

lefordították többek között angolra és németre is.1012 A szabad szájú szatíra Menipposz 

cinikus görög bölcselő „modorában”, prózát és verset váltogatva, három részre tagoltan 

mutatja be Franciaország 1593-as helyzetét a rendi gyűlés idején. Az első részben két 

sarlatán ügyeskedése adja a történet felvezetését, majd hét beszéd következik, melyek közül 

az első hat szellemes, durva paródia: valóságos személyek szájába olyan szónoklatokat ad, 

melyek „leleplezik […] felfedik szándékaikat, nyílttá teszik turpisságukat”. A hetedik 

beszédben viszont, a harmadik rend képviseletében, egy Daubrey nevű szereplő szókimondó 

őszinteséggel beszél az ország problémáiról. A harmadik rész allegorikus képeket 

értelmezve csúfoló versekkel világít rá a polgárháborúra.1013 

 A Satyre Ménippée ötletét adó Jean Le Roy, a prózai részeket elkészítő Jean Passerat, 

Jacques Gillot, Florent Chrestien, Nicolas Rapin és Pierre Pithou, valamint a verseket 

Passerat és Rapin mellett megíró Giles Durant, a politikai kockázatra való tekintettel nevüket 

nem vállalták.1014 Már a Satyre Ménippée megjelenésétől kezdve tudatosan igyekeztek a 

szövegen belül minden szerzőségre vonatkozó spekulációt megnehezíteni: állítólagos 

értesülések szerint a kézirat számos fordításon ment keresztül, ellopták, aztán egy barátnak 

álcázott bérgyilkoshoz került és így tovább.1015 Valószínű, hogy Jean Le Roy Jacques 

Guillot, St-Chapel kanonokjának otthonában egy baráti beszélgetés alkalmával vetette fel a 

szatíra ötletét. Olyanok körében tette mindezt, akik mind „français en politique et gallicans 

en religion” voltak.1016 Bár az ún. politique-ek elsősorban békét akartak, a 16. században ez 

többet jelentett puszta mérsékeltnél: olyan, a szekularizáció szándékával fellépő személyeket 

jelölte, akik a politikai diskurzusból már igyekeztek száműzni a vallás bizonyíthatatlan 

elemeit.1017 

                                                 
1012 Mark SOMOS, Secularisation and the Leiden Circle (Leiden–Boston: Brill, 2011), 257–258. 
1013 DOBOSSY, A francia irodalom…, 165–166. 
1014 Howard D. WEINBROT, Menippean Satire Reconsidered: From Antiquity to the Eighteenth Century, 

(Baltimore: Johns Hopkins University Press, 2005), 88–89. 
1015 SOMOS, Secularisation and the…, 258. 
1016 Uo., 261. 
1017 Uo., 262. 



207 

 

4.3.1.1. Szatíra, menipposzi szatíra meghatározása és jezsuiták a kiadványban 

 A Satyre Ménippée angol fordításának The Printer of the French Copie to the Reader 

című, nyomdásztól származó előszavának első lapján ez a fejléc olvasható: „A Satyre 

Menippized, that is to say, a Poesie, sharplie, yet Philosophicallie and wisely rebuking vices 

without regard of persons”.1018 A Satyre Menippized című költemény szándéka tehát, hogy 

élesen, mégis filozofikus igénnyel és bölcsen, de személyre való tekintet nélkül dorgálja a 

vétkeket. A szatíra főszövege után megint csak a nyomdász egyik tudósítása szerepel, 

melyben leírja mindazt, amit sikerült állítólag magától a Satyre Ménippée szerzőjétől 

megtudnia. Egyes kutatások szerint ezt a második kiadásokban szereplő Discovrse de 

L’Imprimeur című írást Jean Passerat készítette.1019 A Discovrse de L’Imprimeur fikciójában 

a nyomdász által nagy nehezen megtalált Seigneur Agnoste fejti ki, hogy miért is lett 

menipposzi szatíra a mű címe. Agnoste első lépésként a szatírát határozza meg. 

Elmondásában a szatíra nem csupán Varro, Horatius, Juvenalis és Persius egy bizonyos 

személy egyedi vagy általános vétkét, hibáját korholó és gonosz szókkal illető költeményeit 

jelenti, hanem minden olyan különböző témákat és argumentumokat felvonultató írást is, 

mely vegyesen tartalmaz prózát és verset. Külön megemlíti Varrót, aki szerint a korban egy 

bizonyos vegyes húsos pástétomot szintén a szatíra névvel illettek. Agnoste véleménye 

azonban inkább az, hogy a szó görög eredetű, s a visszataszító, lusta és buja félistenekhez, a 

szatírokhoz kapcsolható. Valamint az sem véletlen, hogy a kis műnek ezt az elnevezést 

adták, mivel prózában íródott, és tele van merész iróniával, lelkük legmélyéig „harapva, 

szúrva és csípve” mindazokba, akikről semmi mást, csakis az igazat mondja el. Másrészről 

azonban kitörő nevetésre is készteti azon olvasóit, kiknek tiszta, ártatlan a szívük, s akik 

biztosan nem térnek le az egyenes és jó útról. Ami pedig a menipposzit illeti, Agnoste 

elmondásában ez sem új vagy szokatlan jelenség, hisz legalább vagy hatszáz éves: 

Quintilianus és Szent Ágoston által a legtehetségesebb római költőnek nevezett Varro is írt 

efféléket, amiket Macrobius cinikusnak vagy menipposzinak nevezett; a cinikus filozófus, 

Menipposz után. Menipposz alkotott ugyanis olyan műveket, melyek vaskos és vidám 

szavakkal megtűzdelve leplezték le a bűnös kortársakat, nevetésre késztetve az embereket. 

Varro őt imitálta prózában, ahogy azóta Petronius Arbiter, Lukianosz, Apuleius, a mostani 

időkből pedig Rabelais, aki mindenkit meghaladt a cáfolásban és tréfás fölényességben 

                                                 
1018 A pleasent Satyre or Poesie: Wherein discouered the Catholicon of Spayne, and the chiefe leaders of the 

League. Finelie fletcht over, and laide upon in their colours. Newly turned out of French into English (London: 

Thomas Man, 1595), A2r. 
1019 SOMOS, Secularisation and the…, 266. 



208 

 

mutatott jártasságával. Agnoste ismertetését úgy zárja, hogy bár mostanra [a kora újkorra] a 

menipposzi szatíra közönségessé és mindenki számára ismertté vált, tulajdonképpen 

mindaddig különlegesnek számított, mígnem egy művelt flamand el nem kezdte e formát 

használni.1020 Ez a flamand pedig nem más, mint Justus Lipsius, aki a kora újkorban 

Somniumával újra rátalált, és újraalkotta a műfajt.1021 

A Satyre Ménippée Louvre előtt játszódó nyitójelenetében találunk egy kutatásunk 

szempontjából figyelemre méltó mozzanatot. Ebben a jelenetben két sarlatán, egy spanyol 

és egy, a spanyolok első számú francia szövetségesét, a Guise-családot megjelenítő 

lotaringiai árulja portékáját a rendi gyűlésre érkező követek vonulása közepette. A 

szélhámosok a mindenre jó „csodaszerüket”, a „catholicont” kínálgatják.1022 A francia és 

angol szövegből az is kiderül, hogy a spanyol „patikus” vásári komédiásokat megszégyenítő 

módon kis dobogójáról zsonglőrködve, trükköket felvonultatva próbálja elsütni 

catholiconját. Színpada fölött pedig öt-hat arany, ólom és viasz pecséttel ellátott 

pergamenen, arany betűkkel ez olvasható: „Lettres dv povvoir d’vn Espagnol, et des effects 

miracvlevx de sa drogve apellee, higviero d’inferno, ov Catholicon composé”.1023 Majd azt 

is megtudjuk, honnan való ez a bizonyos „higuiero d’inferno” vagy „catholicon” nevű 

készítmény. Fantasztikus története a következő: a spanyol sarlatán granadai apját 

mohamedánizmusáért száműzték Afrikába, ahol is Marokkóban Cerif udvari orvosa lett. 

Cerif nem mellesleg a higuieróhoz hasonló szerrel tette meg magát Marokkó királyává. Apja 

halálát követően a fiatal spanyol visszatért Spanyolországba, ahol kikeresztelkedett, majd 

Toledóban a jezsuiták kollégiumában vállalt szolgálatot. Miután rájött, hogy a rómaiak – 

azaz a pápa és a spanyolok – egyszerű catholiconja nem jó egyébre, mint lelki gondozásra, 

és hogy a másvilágon megváltást és áldást szerezzen, apja hagyatékát követve a 

kollégiumban kifejlesztett egy jobbat, melyet lombikban, lepárlóban por állagúvá alakított. 

Az eljárással pedig egy olyan „elektuáriumot” kapott, ami túltesz még a bölcsek kövén is, s 

melynek szám szerint ötven hatása mutatható ki.1024 A spanyol csodaszere, tehát a catholicon 

mint metafora nem más, mint a pápa és a spanyolok által francia területen erőszakosan 

terjesztett katolicizmus, mely a jezsuiták kollégiumában nyerte el végső formáját. A 

catholicon e titokzatos keletkezéstörténete, kódoltan bár, de jól összefoglalja Franciaország 

                                                 
1020 Satyre, Menippee de la vertv dv Catholicon d’Espagne. Et de la tenve des estats des Paris, 1593, 388–392; 

A pleasent Satyre…, 202–204. 
1021 SOMOS, Secularisation and the…, 266 és 278. 
1022 DOBOSSY, A francia irodalom…, 165. 
1023 Satyre, Menippee..., 10–11; A pleasent Satyre..., 7. 
1024 Uo., 11–12; Uo., 7–8. 



209 

 

korabeli szorongatott helyzetét, amelyben a spanyol uralom réme indulatos ellenállást váltott 

ki. A felvezetőben megemlített jezsuiták még egy alkalommal feltűnnek a szövegben, igaz, 

ismét csupán említés szintjén: a Satyre Ménippée legvégén. A házigazda Agnoste, megunva 

nyomdász vendége kérdezősködéseit, éppen ki akarja tessékelni, de az még utoljára 

megkérdezi, mit tud a jezsuitákról. Agnoste a vendége kérdését félbeszakítva azt feleli, hogy 

ő az országában dívó szokásnak megfelelően mindig azt mondja, amit gondol.1025 Agnoste 

arra célozgat tehát, hogy a jezsuitáknál maguk a gondolatok és az azokat kifejező, hangosan 

kimondott szavak nem fedik egymást. 

 Zárásképpen érdemes bizonyos egybeesések jelzésére vállalkozni, még akkor is, ha 

messzemenő következtetések levonására ezek nem alkalmasak. Miközben a nyomdász 

Párizsban próbálja felkutatni a szerzőt, találkozik egy bizonyos Polypragmon mesterrel. Tőle 

tudja meg, hogy a szerző nem Olaszországból (Italie), hanem Alethiéből (Alethie) való, 

onnan is egy kis városból, Eleuthere-ből. A várost a Parresienek lakják, s állandó harcban 

állnak az Argirophilesekkel és Timomanesekkel. A szerző neve pedig Seigneur Agnoste, a 

Misoquenes családból.1026 A Jesvita paterek titkai francia eredetijét 1622-ben pedig egy 

bizonyos Elevthere Philalethe adta ki. Ezen utolsó információhoz azonban szem előtt kell 

tartanunk, hogy az Eleuthere név használata nem egyedi jelenség: többek között ez Luther 

Márton vezetéknevének „humanista divatot” követő, görögös változata is.1027 

4.3.2. A szatíra működtetése a Jesvita paterek titkaiban 

4.3.2.1. Paretextusok és szatíra – címlapok tanulsága 

 Az eredetileg francia nyelvű jezsuitaellenes dialógus kora újkori kiadástörténete 

során jelentős szövegbővülésen ment keresztül. A főszövegben tapasztalható gyarapodáson 

túlmenően a mind nagyobb számban csatolt kísérőszövegek is jelentősen növelik az egyes 

idegennyelvű nyomtatványok terjedelmét. Az RMNy által a magyar fordítás forrásaként 

megjelölt latin nyelvű 1633-as Mysteria patrvm iesvitarvm főszövege már majdnem a 

duplája a francia eredetinek, továbbá nem kevesebb mint tizenhárom kísérőszöveget 

tartalmaz: három rövidebb részletet a főszöveget képező párbeszéd előtt, utána pedig két 

függelékben tíz írást, melyek elsősorban jezsuitákat támadó gúnyversek, epigrammák, 

                                                 
1025 Uo., 413; Uo., 215. 
1026 Satyre, Menippee…, 381–382. 
1027 ITTZÉS Gábor, „Reformáció és ünnep: Hogyan lett október 31-e a reformáció kezdetének évfordulója?”, 

Credo, 3–4 (2017): 47–63, 50; 11. sz. lábjegyzet is. 

 



210 

 

beszédek, levelek, valamint politikai jellegű iratok.1028 Ezeket azonban a magyar fordító 

mellőzte, s csupán a Typographus Lectori S[alutem] (Az Olvasonak) egyszerűsített, valamint 

VIII. Orbán jezuitisszákat feloszlató pápai levélrészleteinek Toldalekotska (Appendicvla) 

című fordítását végezte el.1029 A magyar kiadás vizsgálatainak szempontjából így csupán ez 

a két szöveg érdemelhet nagyobb figyelmet, továbbá az egyes idegennyelvű kiadások 

címlapjain megfigyelhető eltérések. 

 A Jesvita paterek titkai címlapja többek között azért kiemelten jelentős, mert itt 

fogalmazódik meg a mű azon célja, hogy a jezsuiták állítólagos titkaiba bepillantást 

engedjen. A dialógusban továbbá számos példát találunk arra a fontos kitételre, hogy az 

összeállító csak és kizárólag a jezsuiták saját írásait használta a hitelromboláshoz. Mivel ezt 

a dialógus összeállítója már a címlapon nyilvánvalóvá teszi („magok irásiból ki-

szedegettettek”), ez nagyban befolyásolja a szöveg olvasatát: egyfajta hitelesítő 

mozzanatként a meggyőzést szolgálja. De az önleleplezés egész művön átvonuló pillanatát 

is éppúgy magában hordozza, melyre az egyik legjellegzetesebb példával a tanulni vágyó 

novícius szolgál: „Kérlek mindazáltal, hogy válogass-ki nékem egynéhány értelmes 

mondásokat a’ többi között, a’ mellyeket tanólhassak-meg, és készen tarthassak valahol 

kivántatik: de, a’ mi Társaságunknak leg-hitelesebb tanitóiból szedegesd-ki azokat.”1030 

Garadnai Erika Csilla monográfiájában Sámbár Mátyás Három üdvösséges kérdését 

elemezve elsőként a mű címére koncentrál. A címet Gérard Genette-re és Kulcsár Szabó 

Ernőre hivatkozva kielemelten fontosnak tartja: a paratextusok közül a cím és az azt hordozó 

címlap jelenti az első szövegküszöböt, mellyel az olvasó először találkozva beléphet a textus 

értelmezési terébe.1031 A vizsgálni kívánt dialógus különböző nyelvű kiadásainak címlapjain 

                                                 
1028 Az 1633-as Mysteria patrvm iesvitarvm főszövege előtt: Typographus Lectori S. a címlap hátoldalán 

található, a Praefat. in disput. de ridiculis c. Passerat-idézet a nyomtatvány 3. számozott oldalán, Benedictus 

Ariasmontanus Comment. De varia librorum Ebraicorum Scriptionéjéből származó pedig a számozott 4. 

oldalon. A dialógus után az első appendixben: 1.) Epistola Consatntinapoli missa, è Graeco in Latinum 

translata. A görög szöveg közlésével. Datálása: 1626. május 16., aláírója bizonyos Gregorivs. 214–255. 2.) 

Részletek VIII. Orbán leveléből 9 pontban, mely a jezuitisszák működésének betiltásáról rendelkezik: 256–

260. 3.) Characteres aliquot Iesuitici, ex variis Autoribus, 261–263. 4.) Sectae iesvitarvm elogivm, 264–267. 

5.) Ex Iacobi Avgvsti Thuani Elegia in Parricidas excerpta, quantenus ad libelli hujus argumentum pertinet, 

268–271. 6.) De comparatione Iesv & Iesuitarum, Epigramma, 272–275. 7.) Lectori S., 275–281. Emendata 

után második appendixben: 8.) Narratio historica, quas Constantinapoli moverunt Jesuitae adversus Cyrillum 

Patriarcham, & alia notatum dignissima, 285–301. 9.) Instrvttione per canacchio Rossi, 302–341. 10.) 

Comandamento del Gran Signore indirizzato ad Assan Bassa, Capitaeno del mare, & al cadi di Galata. 

Datálása: Galata, 1628. november 9. C. P., 342–350. 
1029 Jesvita paterek titkai..., 183–188. 
1030 Uo., 61. 
1031 GARADNAI, A felső-magyarországi..., 18; a kora újkori patratextusokról, azok vizsgálatáról bővebben ld. 

PESTI Brigitta, Dedikáció és mecenatúra Magyarországon a 17. század első felében (Budapest–Eger: Kossuth 

Kiadó–Eszterházy Károly Főiskola, 2013), 22–78. 

 



211 

 

fontos változásokat tapasztalhatunk, melyek valószínűleg összefüggésben állnak a 

kiadványok szélesebb történelmi kontextusaival is. Mivel a nyomtatvány eredetileg francia 

nyelven íródott, talán nem haszontalan vázlatosan ismertetni a jezsuiták korabeli 

rendtörténetének számunkra fontos francia elemeit. A Jézus Társaságának a francia 

megtelepedés kezdeteitől szembe kellett néznie nem csupán a kálvinista hugenották, hanem 

a párizsi egyetem és a párizsi parlament támadásaival is.1032 A gallikanizmus mélyen 

áthatotta ezen intézményeket, s így azok fokozódó ellenszenvvel követték figyelemmel a 

Rómához hű jezsuiták tevékenységét. Az egyetemek riválist láttak bennük, a tizenhetedik 

század előre haladtával pedig az önérzetes francia egyházmegyei klérus, leginkább 

Párizsban, általánosságban neheztelt a szerzetesrendekre; ezek közül is különösen a 

jezsuitákra a Rómától kapott támogatás és privilégiumok miatt. Az 1563-as alapítású párizsi 

jezsuita Collège de Clermont több mint ezer tanulót bocsátott ki 1570-ig, tíz évvel később 

pedig a rend már tizenöt kollégiumot működtetett az ország déli és középső régióiban.1033 A 

jezsuiták oktatói tevékenységét övező 1564-es vita az 1590-es évek közepén újra fellángolt, 

melynek keretében a jogász Antoine Arnauld 1594-es parlamenti felszólalásában nyílt 

támadást intézett a rend ellen: többek között azzal vádolta a Jézus Társaságát, hogy 

támogatást nyújt a pápának királyok eltávolításában, továbbá aktívan segédkezik 

zsarnokgyilkosságokban.1034 Arnauld-t és minden bizonnyal e felszólalását említi a vizsgált 

szatirikus dialógus is: „Mikor Arnoldus Antal Párisi Prokátor, azokat az okokat fel-vett 

ügyében a’ mi Jesuitáink ellen elö hozta vólna…”1035 A fekete legenda ezen egyik első 

verziójának eleinte nem adtak különösebb hitelt, s még a parlament is azon az állásponton 

volt, hogy a jezsuiták történelmi szerepe eltúlzott és alaptalan. A párizsi jezsuita Collège de 

Clermont egyik volt növendéke, Jean Châtel 1594. december 27-ei sikertelen merénylete IV. 

Henrik ellen azonban meghozta a fordulatot: a pátereket 1603-ig kitiltották a királyság nagy 

részéről.1036 A jezsuita Pierre Coton hathatós közbenjárására azonban, 1603. szeptember 1-

jén a jezsuiták hivatalosan is visszatérhettek, majd öt hónap múlva már harminckét városban 

kaptak kollégiumalapítási hozzájárulást.1037 

                                                 
1032 Bár Franciaországban csak 1562-ben kaptak hivatalos engedélyt, számos kollégium működött már az 

engedélyezés előtt is. Robert BIRELEY, The Jesuits and the Thirty Years War: Kings, Courts, and Confessors 

(Cambridge: Cambridge University Press, 2003), 11. 
1033 Uo., 11–12. 
1034 BERGIN, The Politics of..., 59. 
1035 Antoine Arnauld neve először az 1631-es latin szövegben szerepel. Mysteria patrvm…(1631), 61. A 

magyarban: Jesvita paterek…, 81. 
1036 BIRELEY, The Jesuits and…, 3. 
1037 Uo., The Jesuits and…, 12–13. 

 



212 

 

1622 kiemelt fontosságú év volt a Jézus Társasága életében: ekkor kanonizálta XV. 

Gergely pápa többek között a rendalapító Loyolai Ignácot.1038 Loyolai Ignác szentté avatása 

nem maradt válasz nélkül a protestánsok soraiban sem, melynek egyik darabja lehet maga a 

Les mysteres des peres iesvites: a dialógus legelső, eredetinek tekinthető francia szövege 

1622-ben hagyta el a nyomdát. Loyolai Ignác szentségére az 1657-es magyar fordítás egyik 

lehetséges forrásaként értéklehető 1631-es latin kiadvány már a címlapon külön felhívja a 

figyelmet: Mysteria patrvm iesvitarvm. Ex ipsorum scriptis, cum fide, eruta. In qvibvs agitur 

de Ignatii Loyolae ortu, & Apotheosi...1039 Ez az információ az első, 1622-es és 1624-es 

francia kiadásokon, valamint az 1623-as angol fordításon még nem fedezhető fel,1040 vagyis 

Loyolai Ignác szentségének címlapon való szerepeltetése csakis az 1631-es latin kiadástól a 

nyomtatványok sajátja. A szentté avatáson túlmenően egyéb események is nagyban 

hozzájárulhattak a Les mysteres des peres iesvites keletkezéséhez. A szatirikus dialógus 

legelső francia kiadását megelőző évet, 1621-et N. M. Sutherland a hugenották nantes-i 

ediktumhoz fűződő viszonyát vizsgáló tanulmányában történelmi szempontból 

fordulópontként értékeli.1041 Ekkorra a fiatal XIII. Lajos király már főként Richelieu 

befolyása alá került, aki igyekezett megszerezni és megszervezni a hatalmat Franciaország 

védelmében.1042 1621 áprilisában Lajos, csapatai élére állva, a lázadó hugenották és az első 

ostromolni kívánt város, Saint Jean d’Angely ellen vonult. A május 10-én tartott La 

Rochelle-i közgyűlésükön a hugenották nyolc körzetre osztották azokat a tartományokat, 

ahol a legtöbb protestáns élt, majd megkezdték a harci előkészületeket.1043 Végül azonban a 

felosztott régiók szinte mindegyike, a protestáns párt vezére, Henri de Rohan és fivére, 

Soubise (Benjamin de Rohan)1044 alá tartozók kivételével, meghátrált. Párizstól Niort-ig az 

összes város megnyitotta kapuit XIII. Lajos seregei előtt, s csupán Saint Jean d’Angely 

jelentett komolyabb akadályt, majd pedig a bevehetetlen Montauban.1045 1622 nyarán a 

                                                 
1038 MKL, Ignác szócikk. 
1039 Mysteria patrvm…(1631), címlap. Az 1633-as latin címlapja, az apróbb tipográfiai különbségeket 

leszámítva, megegyezik az 1631-essel. 
1040  Les mysteres des peres…(1622), címlap; Les mysteres des peres…(1624), címlap; The State-Mysteries…, 

címlap. 
1041 N. M. SUTHERLAND, „The Huguenots and the Edict of Nantes, 1598–1629”, in Huguenots in Britain and 

their French Backgrounds, 1550–1800: Contributions to the Historical Conference of the Huguenot Society of 

London, 24–25 September 1985, ed. Irene SCOULOUDI, 158–174 (Houndmills–Basingstoke–Hampshire–

London: The Macmillan Press Ltd., 1987), 166. 
1042 Uo. 
1043 Jack Alden CLARKE, Huguenot Warrior: The Life and Times of Henri de Rohan, 1579–1638, International 

Archives of the History of Ideas 17 (The Hague: Martinus Nijhoff, 1966), 77. 
1044 SZÁSZ Géza, „A francia állam és a protestánsok a 17. században – tűréstől tiltásig”, Aetas, 1–2 (2000): 39–

61, 43. 
1045 CLARKE, Huguenot Warrior..., 79–85. 

 



213 

 

király Négrepelisse városkában, mivel állítólag a település egy évvel korábban elárulta 

csapatait, rendkívüli kegyetlenséggel vett elégtételt, s a lakosságot majdnem teljes egészében 

lemészároltatta.1046 A katolikus restauráció egyes területi sikerei után az 1622. október 18-

án kötött montpellier-i békében a király megerősítette az 1598-as, a protestánsoknak az ún. 

titkos cikkelyekkel szabad vallásgyakorlást garantáló nantes-i ediktumot is. Ennek fejében a 

protestánsok nem tarthattak királyi engedély nélküli gyűléseket, valamint az addig emelt 

erődítményeiket is le kellett rombolniuk; kivéve a legjelentősebb hugenotta fellegvárakat: 

Montaubant és La Rochelle-t.1047 Az 1622-es montpellier-i „béke” így végeredményben 

sokkal inkább a hugenotta szuverenitás összeroppantásának szándékaként volt 

értelmezhető.1048 A Les mysteres des peres iesvites szerzője, a hugenotta André Rivet, aki 

nem mellesleg erdélyi kapcsolatokkal is rendelkezett,1049 épp 1622-ben, a francia 

reformátusok számára kifejezetten előnytelen háborús helyzetben tért vissza 1621-es oxfordi 

tartózkodása után Franciaországba.1050 Ezeket az információkat figyelembe véve, az 1622-

es kanonizálás mellett, a nyomtatvány tehát az egyre fokozódó jezsuita befolyásra való 

figyelmeztetésként értelmezhető. A rend ekkori, franciaországi dinamikus fejlődését jól 

példázza, hogy 1617 és 1623 között nem kevesebb mint tizenhat új kollégiumot alapítottak 

országszerte.1051 A vizsgált szatirikus dialógus is – a mester és tanítványa alaphelyzetére 

épülve – épp a jezsuita professzor „titkokra” okító tevékenységét mutatja be. A kiadvány 

címlapja továbbá, az imént vázolt történelmi és konfesszionális eseményekre reflektálva, a 

hugenották tragikus körülményei közepette a gonosszal szembeni ellenállásra és a hit 

megtartására éppúgy felszólíthat. Az 1622-es Les mysteres des peres iesvites címlapjának, 

János jelenései 2. részének 24. és 25. verséből összesűrített idézete ugyanis ekképp hangzik: 

„Néktek pedig azt mondom […] akik nem ismerik a Sátán mélységeit […] a mi nálatok van, 

azt tartsátok meg addig, míg eljövök.”1052 A címlapon a jezsuiták titkaival kapcsolatba hozott 

                                                 
1046 Uo., 101. 
1047 SZÁSZ, „A francia állam...”, 41–43.  
1048 SUTHERLAND, „The Huguenots…”, 166. 
1049 André Rivet az 1629. novemberétől Gyulafehérváron tartózkodó, ott tanító Johann Heinrich Bisterfeldnek 

a leideni egyetemen mestere, pártfogója volt, majd később aktív levelezőpartnere. A feljegyzések szerint több 

alkalommal küldött Rivet Bisterfeldnek könyveket is. VISKOLCZ Noémi, Johann Heinrich Bisterfeld (1605–

1655) bibliográfia, A Kárpát-medence kora újkori könyvtárai 6 (Budapest–Szeged: Országos Széchényi 

Könyvtár–Scriptum Rt., 2003), 10, 23–26; kiadatlan levelezésük listája: 56–58; könyvbeszerzések: 87–88. 
1050 Abraham Jakob van der AA, Biographisch woordenboek der Nederlanden, bevattende levensbeschrijvingen 

van zodanige personen, die zich op eenigerlei wijze en ons vaderland hebben vermaard gemaakt, 16 (Haarlem: 

J. J. van Brederode, 1874), 358–366, 359. 
1051 BIRELEY, The Jesuits and…, 65. 
1052 „Apoc. 2. v. 24. & 25. Les vous di a vous, qui n’avéz point cognu les profondeurs de Satan, retenéz ce que 

vous avéz iusques a ce que ie vienne.” Les mysteres des peres…, 1622, címlap. Ez az idézet szerepel az 1623-

 



214 

 

bibliai idézet első fele tehát a sátáni gonoszságot nem ismerőknek szól, egyfajta általános 

intelem gyanánt. Ezt egészíti ki a citátum második szakasza, mely a Krisztus második 

eljöveteléig tartó, igaz hittel való ellenállásra ösztönzi olvasóját. 

Mindezt talán jobb megvilágításba helyezheti az 1622-es francia szöveg 1623-as 

angol fordításának egyik információja is. Készítője, egy bizonyos Peter Gosselin, a Sir 

Thomas Penystone lovagnak és bárónak szóló The Epistle Dedicatorie-jét hálálkodó 

szavakkal zárja, mivel a főúr védelmébe és szolgálatába vette őt a normandiai református 

eklézsia túlnyomó többségének pusztulását és „szétszórattatását” követően.1053 Vagyis ezek 

szerint a dedikáció szövegét és a Les mysteres des peres iesvites angol fordítását egy olyan 

hugenotta exuláns készítette, aki a francia vallási üldöztetések elől menekülve lelt 

menedékre Angliában. Így, míg Peter Gosselin szavai a hugenották franciaországi kegyetlen 

elnyomását igyekeznek kidomborítani és arra rávilágítani, addig a szatirikus dialógust 

összeállító André Rivet címlapra választott bibliai locusa az erőszaktól sem mentes katolikus 

restaurációval és persze annak első számú támogatóival, a jezsuitákkal szembeni kitartó 

ellenállásra szólít fel. A nyomtatványok címlapjait összevetve továbbá jól látható egy, az 

1624-es francia és az 1631-es latin dialógus címei közötti szövegbeli eltérés. Az 1624-es (és 

1622-es) Les mysteres des peres iesvites, valamint az 1623-as angol fordítás címlapján még 

csupán annyi áll, hogy kérdés-feleletes formában jezsuita titkokat ismerhet meg az olvasó; a 

kiadványt magát pedig csakis a jezsuiták saját írásaiból állították össze egyfajta 

figyelmeztetésként a kortársak okulására. A cím az 1631-es latin, André Rivet-hez köthető 

kiadástól kezdve már kibővül a jezsuiták állítólagos titkairól szóló részletes listával. A 

címlapon megkezdett információbővülés a nyomtatvány főszövegén, majd további 

paratextusain is folyamatosan megfigyelhető. A kiadások során a főszöveget képező 

dialógus számos helye kiegészült újabb és újabb betoldásokkal a francia szövegek és az első, 

1631-es latin esetében. Ez a legelső francia és a magyar Jesvita paterek titkai fordításának 

talán egyik alapját is képező, 1631-es latin Mysteria patrvm iesvitarvm között durván a 

terjedelem megkétszereződését jelenti. Mivel az 1631-es kiadástól kezdve a dialógus textusa 

nem változik, elmondható, hogy ez a szövegbővüléssel járó szerkesztői munka az André 

Rivet nevéhez köthető francia kiadásokra és az első latinra korlátozódik. A dialógus 1633-

as latin kiadása járulékos szövegként már három rövidebb részletet közöl a főszöveget 

képező párbeszéd előtt, utána pedig két appendixben nem kevesebb mint tíz írást, melyek 

                                                 
as angolon (The State-Mysteries…, címlap), valamint az 1624-es, bővített francia kiadáson is. Les mysteres des 

peres…, 1624, címlap. 
1053 The State-Mysteries…, A3v. 



215 

 

jezsuitákat támadó gúnyversek és epigrammák, beszédek, levelek, valamint politikai jellegű 

iratok. A kiadvány első, terjedelmes része Ignác életéről, rendalapításáról, kanonizálásáról, 

csodatételeiről és az ördöggel való viaskodásáról szól, s majd csak ezután tér rá a címlapon 

felsorolt jezsuitaellenes argumentumok részletes kibontására. A dialógus argumentációját 

erősítő történelmi exemplumok sok esetben a francia történelem többé-kevésbé ismert 

pillanataihoz kapcsolódnak. Ha példaként vesszük az 1657-es magyar fordítás 

olvasóközönségét, nem feltétlenül biztos, hogy az mindig pontosan tisztában volt az egykori 

történésekkel, azok körülményeivel. A jezsuita praktikákat leleplező kiadvány azonban e 

tudás hiányában is képes lehetett megrajzolni és közvetíteni a rend tagjainak „egyetemesen” 

negatív képét, s így keletkezésének célját jó harminc év után még mindig elérhette. 

Ezzel az egyetemességgel is összefüggésben aligha lehet véletlen, hogy a 

jezsuitaellenes irat megjelenései, az 1622-eshez hasonlóan, általában fontos eseményekhez 

kapcsolhatóak. Ahogy Arthur F. Marotti tanulmányában megjegyzi, az angol kora újkori 

jezsuitaellenes megnyilvánulások egyes elemei francia irat(ok)ból származtak.1054 

Angliában az 1620-as évek elején két jelentős eseményt talált rokoníthatónak mindezzel: I. 

Jakab fiának, Károlynak, a spanyol uralkodóházzal való 1623-as, sikertelen házassági 

kísérletét, valamint az angol jezsuita provincia immár hivatalos, szintén 1623-as 

megalapítását.1055 Talán nem téves az a feltételezés, hogy a rendkívül gyors fordítást, majd 

a The State-Mysteries of the Iesvites 1623-as kiadását ezek a katolicizmus angliai 

terjedésének szempontjából fontos lehetőségek, történések nagyban befolyásolhatták. Főleg, 

ha figyelembe vesszük, hogy állítólag egy, a felekezeti csatározások erőszakos oldalát már 

megtapasztaló, az elől menekülő hugenotta készítette a fordítást. A második bővített francia 

kiadás évében, 1624-ben kapott a jezsuita rendet kitartóan támogató1056 Richelieu 

főminiszteri kinevezést, mely egyszersmind azt is jelentette, hogy az abszolutizmus útjában 

álló hugenották félreállítása, akik Richelieu saját szavaival élve „osztoznak az államon a 

királlyal”, sem várathatott soká magára.1057 Válaszlépésként még 1624-ben Henri de Rohan 

és Soubise újabb felkelést robbantott ki.1058 Az 1630-as évek legelső pár éve, mikor a latin 

                                                 
1054 Marotti végjegyzetében főként Étienne Pasquier Le catéchisme des jésuites-jére utal. MAROTTI, Alienating 

Catholics…, 11, 30: az 54. sz. végjegyzet. 
1055 Uo. A házassági kísérletről bővebben ld. még: The Spanish Match: Prince Charles’s Journey to Madrid, 

1623, ed. Alexander SAMSON (Aldershot–Burlington: Ashgate, 2006). 
1056 BIRELEY, The Jesuits and …, 66. 
1057 Anthony LEVI, Richelieu: A francia állam megteremtése, ford. NOVÁK György (Budapest: Gulliver 

Könyvkiadó Kft., 2003), 70–71. Vö. SZÁSZ, „A francia állam...”, 43. 
1058 SZÁSZ, „A francia állam...”, 43. 

 



216 

 

és német kiadások szinte egymást érve jelentek meg, kiemelt fontosságú volt az európai 

protestantizmus számára, főleg II. Gusztáv Adolf svéd király 1631–1632-es sikerei miatt.1059 

Nem elhanyagolható továbbá, hogy 1631-ben bocsátotta ki nyomtatásban az apostoli 

kamara VIII. Orbán pápának  a „jezuitisszák” tevékenységét beszüntető, 1630-ban kelt 

levelét.1060 Ez az 1631-es latin kiadástól kezdve a későbbi nyomtatványok elmaradhatatlan 

függeléke:1061 a magyarban Toldalekotska címmel szerepel.1062 Ez a Toldalekotska cím 

esetleg rávilágíthat, hogy a magyar fordító mely latin szöveget használhatta. A VIII. Orbán 

jezuitisszákat feloszlató bullájának részleteit az 1631-es kiadás Appendicvla címen közli.1063 

Az 1633-asban viszont ennek egyáltalán nincs címe, csupán a kiadvány két appendixe közül 

az elsőnek egyik, cím nélküli részelemeként funkcionál.1064 Továbbá az 1622-es, 1624-es 

francia, valamint az 1623-as angol fordításon még csupán a jánosi jelenésekből származó 

idézet szerepel. Az 1631-es latin kiadáson azonban már megtalálható Dávid 2. zsoltárának 

10. verse is: „Es most Királyok vegyetek értelmet, tanullyatok kik itelitek e’ földet”.1065 Ha 

vetünk egy pillantást az 1633-as latinra, annak címlapján egyetlen bibliai locust sem 

találunk. Ezek szerint az egyetlen olyan kiadás, melyen mindkét bibliai idézet szerepel, az 

az 1631-es latin szöveg. Mivel a magyaron csakis a zsoltárrészlet szerepel, továbbá a fordítás 

a Toldalekotska címet használja, mely az 1631-es címének, az Appendicvlának fordítása, 

felmerülhet a gyanú, hogy a fordító nemcsak az 1633-as, hanem a korábbi, 1631-es 

kiadványt is ismerte. A feltételezés azonban, hogy a magyar fordításnál az 1631-es kiadást 

(is) használták, csak akkor állja meg a helyét, ha kétségbe vonjuk a harmadiknak, vagyis a 

Sommervogel és Bliard által leírt 1633-as, kifejezetten leideni kiadású nyomtatványnak a 

létezését. 

A váradi kiadású Jesvita paterek titkaival kapcsolatban már volt szó arról 

feltételezésről, hogy a fordítás helyszínét nem feltétlenül Váradon kellene keresni, hanem 

inkább Kassán, a fordítót pedig ezáltal Czeglédi P. István személyében. A 17. század 

közepén szervezetileg kiépülő kassai kálvinista közösségnek, Váraddal és Erdéllyel 

ellentétben, komolyan számolnia kellett a katolicizmus térhódításával. A város 1654-es 

alapítású jezsuita kollégiumát Kisdy Benedek egri püspök 1657-ben, a Jesvita paterek titkai 

                                                 
1059 CSIKÁNY Tamás: „Végzetes győzelem: Lützen, 1632. november 16.”, Aetas, 2 (2001): 15–28. 
1060 RMNy 2746. 
1061 Mysteria patrum…, 1631, I1r–I2v. 
1062 Jesvita paterek…, 183–188. 
1063 Mysteria patrvm...(1631). 
1064 Mysteria patrvm...(1633). 
1065 Jesvita paterek…, címlap. 

 



217 

 

kiadásának évében alapítványával akadémiává (egyetemmé) fejlesztette,1066 a reformátusok 

iskolaépítése pedig 1656-ban fejeződött be.1067 Ebben a párhuzamosan folyó 

felekezetszervezésben ezért a Jesvita paterek titkai című fordítás létrejötte többek között a 

jezsuita kollégium körül kialakult városi vitához is köthető. Ehhez lehetséges igazolást talán 

épp a címlap zsoltárrészlete nyújthat. Mivel a Jesvita paterek titkai kizárólag ezt hasznosítja, 

ezzel kijelöli egyúttal a megszólítottak, vagyis a világi, földi hatalmat birtoklók elsődleges 

körét. A nyomtatvány Az Olvasonak című előszava pedig, ahogy arról volt szó, valamely 

város vezetőit és a törvényhozókat inti a jezsuita veszély felismerésére.1068
 Azaz a Les 

mysteres des peres iesvites-nél látott, a János jelenései-idézetének általános érvényű 

megszólítása már mintha konkrétan egy városra: a jezsuita kollégium fejlesztése miatt 

aggódó Kassára korlátozódna. S bár a magisztrátust megszólító figyelmeztetések elsősorban 

a jezsuiták fenyegető jelenlétére és nem utolsó sorban oktatói tevékenységére mutatnak rá, 

emellett egy, a megszólítottak körének szűkülésével járó funkcióbeli módosulást is 

jelezhetnek. 

 A fő- és kísérőszövegek vizsgálata mellett a címlapok összevetése leginkább arról 

győz meg, hogy a kiadásokon tapasztalható bővülések még áttekinthetőbbé és egyszersmind 

könnyebben használhatóvá tehetik a kiadványt. Az 1631-es latin szöveg címlapjától kezdve 

szerepeltetett felsorolás – a legnépszerűbb jezsuitaellenes érvek katalógusaként – már az 

olvasás megkezdésekor részletes információt nyújt a dialógusban foglaltakról. A címlapra 

választott bibliai idézetek módosulásainak nyomon követése pedig, reményeim szerint, 

rávilágít arra, hogy az eredeti, általánosabb érvényű felhasználástól eltérően Kassán egy 

lokális jellegű hasznosítása történhetett meg e jezsuitaellenes kiadványnak. 

4.3.2.2. A dialógus alaphelyzete 

A jezsuiták szatirikus képének megrajzolásához a Jesvita paterek titkai francia 

eredetijének összeállítója figyelemre méltó megoldáshoz folyamodik akkor, mikor mindkét 

szereplőjét egyazon táborba utalja. Bár ezzel a megoldással már találkozhattunk az Alvinczi 

Péter Defensiójának egyik latin forrása, a Breve colloqvivm iesviticvm esetében, a szereplők 

tekintetében mégis egészen más a helyzet. A Jesvita paterek titkai ugyanis egy rendbe frissen 

belépni óhajtó novícius és egy páter professzor beszélgetése, nem pedig két, egyenrangú 

jezsuita professzor kiábrándultságtól terhes eszmecseréje. A Jesvita paterek titkai esetében 

                                                 
1066 GYENIS, A jezsuita rend…, 13. 
1067 HELTAI és MARTIS, „A kassai hitvita”, 15. 
1068 Uo., címlap versója. 



218 

 

tehát első ránézésre nem beszélhetnénk polemikus oppozícióról, dogmákat ütköztető 

vitapartnerek konfesszionális ellentétéről, a polemikus dialógusra jellemző „közös 

erőfeszítés” hiányáról.1069 De mivel a novícius sok esetben egyfajta szócsöve az eretnek 

véleményeknek, mégiscsak megvalósul ez a polemikus szándék. Ezeket a dialógus 

fikciójában a professzor természetesen teljesen elutasítja. A Loyolai Ignác életét tárgyaló 

első szakaszban, miután a novícius megemlíti, hogy az eretnekek szerint a jezsuiták a 

keresztény világ „gyújtogatói”, és ők a felelősek az ún. Gunpowder Plotért is, a professzor 

hosszasan így feddi:1070 „Hogy te ezeket halgattad, és elöttem beszélleni merted, ha 

keményen bánnának veled, egy holnapig kellene bérekesztetned az elmélkedésnek 

kamorájában, ott szükön csak száraz kenyérrel és vizzel kellene élned, és mindennap kétszer 

kellene meg-sanyargattatnod; és senkitül meg nem óldoztathatnál, hanem csak a’ szentséges 

Pápátul, mint efféle nagy esetekben szokott lenni. Mindaz-által mivel látom hogy még te 

tudatlan vagy, és újonnan plántáltattál mi közzénk, nem-is szomoruság nélkül hallottál 

efféléket, és nem a’ mi szerzetünknek gyalázattyára beszélled-meg, hanem hogy orvosságot 

kérj tölem, és e’ káromkodások ellen meg-erössittessél; én-is gyámolgatom a’ te 

gyengeségedet.”1071 Az előbbi szavakból kiderül, hogy az efféle eretnekségnek már csak 

hallgatása is – legalábbis a dialógus túlhajtott, szatirikus fikciójában – kemény penitenciára 

méltó dolog. Olyannyira, hogy ez alól a feloldozást csak maga a pápa adhatná meg. Ám a 

professzor, miután sorra veszi és mérlegeli a novíciusra ható tényezőket és körülményeket, 

arra a következtetésre jut, hogy e „gyengeség” korrigálására elég ő maga. Az idézet 

pontosabb megértéséhez hozzájárulhat, melyről az ekvivokációt tárgyaló szakaszban már 

volt szó. Ez pedig a gyónási titoktartás kötelezettsége miatt rejtve maradt eretnekség. Ennek 

a gyónási titoktartásnak ezért is kiemelten fontos szerep jut a fikcióban. A dialógus 

felvezetőjében a novícius épp arról tájékoztatja professzorát, hogy megért benne az 

elhatározás a szerzetesi életre. Így alázatosan kéri, válaszoljon előterjesztett kérdéseire, 

mivel a kapott válaszok megerősíthetik rendbe lépési szándékát.1072 A professzor erre ezt 

válaszolja: „Jelents-meg bizvást a’ mi szivedben vagyon, édes fiam, semmit el nem rejték te 

töled a’ mi titkainkban, csak te-is igérjed magadat a gyónásnak kötelessége alatt azoknak 

meg-tartására; és hogy semmit azokban ki nem jelentesz, a’ kivül, a’ mellyet mi nyilván 

                                                 
1069 BITSKEY István, „Pázmány és műve”, in PÁZMÁNY Péter, Egy tudakozó prédikátor nevével íratott öt levél 

(1613), szerk. BITSKEY István, 153–178 (Budapest: Európa Könyvkiadó, 1984), 161. 
1070 Jesvita paterek…, 15–17. 
1071 Uo., 17–18. 
1072 Jesvita paterek..., A1r. 

 



219 

 

akarunk lenni; meg-tartván azokat alattomban a’ te elmédben mellyeket külsö 

cselekedetünkben el nem titkolhatunk…”1073 A gyónás szó szerinti említése a Jesvita paterek 

titkai professzorának kijelentésében a következőkkel állhat összefüggésben. A szatíra 

forrása itt minden bizonnyal a protestáns szerző által elutasított szakramentum rendes 

kiszolgálására, a fülgyónás négyszemközti jellegére való utalás.1074 A magyar fordítás 

alapjául szolgáló latin szövegekben, a magyarhoz hasonlóan, ezért jól láthatóan kurzívval 

szedett a „confessionis sigillo” terminus,1075 mely arra kötelezi a feleket, hogy a gyónás 

keretében elhangzottakat titokban kell tartaniuk.1076 Robert Aleksander Maryks a gyónás-

gyóntatás Jézus Társasága által nyújtott lelki gondozásban betöltött kiemelt szerepét 

hangsúlyozza a jezsuita gyóntatói kézikönyvek feldolgozását is magába foglaló 

kutatásában.1077 Mérlege szerint a szentgyónásról 1554–1650 között 39 jezsuita 58 db 

nyomtatványban értekezett. Nemzetközi megoszlásban a rangsort a spanyolok vezetik, aztán 

az olaszok következnek, majd a franciák négy fővel, három szerző pedig a német 

fejedelemségek valamelyikéből való. Sokan közülük a jezsuita hierarchia felsőbb pozícióit 

töltik be, valamint pápai, királyi, hercegi és püspöki udvarok befolyásos személyiségei.1078 

Ez utóbbi megállapítása azért lehet lényeges kutatásom szempontjából, mert a fontos 

tisztségek betöltésével járó befolyás, az azzal való „visszaélés” cseppet sem elhanyagolható 

momentum a Jézus Társaságáról kialakított kép megformálásában. A kézikönyvek nagy 

száma jól mutatja, hogy a jezsuiták tevékenységi körei között kiemelt helyen szerepelt e 

szakramentum. Mivel tehát a jezsuiták előszeretettel végezték ebbéli tevékenységüket, 

ennek pellengérre állítása kézenfekvő lehetett a dialógus szerzőjének. 

Az eretnekség és szentgyónás kapcsolatának, ezen keresztül pedig a Jesvita paterek 

titkai egész alaphelyzetének értelmezéséhez segítséget nyújthatnak a következők. Volt már 

szó arról, hogy az ekvivokáció és mentális rezerváció teóriája alapvetően azért alakult ki, 

                                                 
1073 Uo., 2. 
1074 „fülgyónás (lat. confessio auricularis): A gyónás a gyónó és a gyóntató között négyszemközt történő 

bűnvallomás, a bűnbánat szentségének rendes kiszolgáltatási formája […] A bűnvallomásnak az érvényes 

gyónáshoz igaznak, teljesnek, szóbelinek és titkosnak kell lennie. A szóbeliség és a titkosság együttes m. 

kifejezése a fülgyónás. Ellentéte a közösségben tett nyilvános bűnvallomás, amit a kat. Egyház hagyománya 

kizár. […] A nagyszombati zsin. 1611: elrendelte: »A gyónást a templom jól látható helyén, gyóntatószékben 

hallgassák. Kiközösítés és javadalomvesztés sújtja azt, aki közösséget gyóntat.«” MKL. 
1075 Mysteria patrvm iesvitarvm...(1631), 5; Mysteria patrvm iesvitarvm...(1633), 6. A többi kiadásban így 

olvasható: „seau de la confession”, Les mysteres des peres...(1622), 3; „seal of Confession”, The State-

Mysteries...(1623), 1; „seau de la confession”: Les mysteres des peres...(1624), 5; „sigillo Confessionis”, 

Mysteria, Oder Geheymnussen...(1632) és (1633), 7 és 7. 
1076 MKL. 
1077 Robert Aleksander MARYKS, Saint Cicero and the Jesuits: The Influence of the Liberal Arts on the Adoption 

of Moral Probabilism (Aldershot–Burlington–Rome: Ashgate–Institutum Historicum Societatis Iesu, 2008), 1. 
1078 Uo., 43. 

 



220 

 

hogy lehetséges kibúvót kínáljon a gyónási titoktartás és a hazugság erkölcsi tiltásának 

kettős szorításából.1079 A jogász Navarrus doktor (Martín de Azpilcueta) nevéhez is kötődik 

az a per, melyet nem kisebb személyiség ellen folytatott le a spanyol, majd római inkvizíció, 

mint Bartolomé Carranza de Miranda, Toledo érseke. A dominikánus Carranzát ebben a 

perben többek közt Navarrus doktor védte.1080 A per egyik vádja az volt, hogy az itáliai Carlo 

de Seso által – a szentgyónás keretében – megvallott eretnek nézeteket Carranza az ún. 

testvéri feddés (correctio fraterna) bibliai alapokon nyugvó gyakorlatával kívánta korrigálni 

ahelyett, hogy jelentette volna azokat az inkvizíciónak.1081 A nagy port kavaró per számos 

jogi és teológiai vitát generált, mely kitért arra is, hogy bizonyos körülményeket figyelembe 

véve a gyóntató in foro conscientiae feloldozást adhat a bűnösnek.1082 Erre kora újkori 

magyar példát a nem kevésbé botrányos, II. Mátyást illető „kiátkozás” közben találhatunk. 

Ebben Melchior Klesl azt az előnyt próbálta „kihasználni, hogy a Szentszék nem publikálta 

az excommunicatiót, így az ügy csupán lelkiismereti kérdés (in foro conscientiae) 

maradt”.1083 Ha ezen információkat szem előtt tartva olvassuk a Jesvita paterek titkai 

professzorának novíciust feddő szavait, egész más eredményre jutunk. A professzor ugyanis 

elmondja, hogy már csupán az eretnek tanok hallgatása is oly nagy vétek, mely alól csak a 

pápa adhatna feloldozást. Ennek ellenére a kazuisztikai érvelésben szerepet játszó 

körülmények és tényezők mérlegelése után elégségesnek látja, ha ő maga feddi és 

„gyámolgatja” a novícius gyengeségét. Figyelembe véve III. Gyula pápa 1552-es 

adományát, mely a jezsuitáknak kizárólagos jogot biztosított az eretnekség bűne alóli 

feloldozásra, talán még érthetőbb e szövegrészlet.1084 

A Jesvita paterek titkai, akárcsak a Satyre Ménippée, a szatírával szereplőit vagy 

maga leplezi le, vagy szövegi szinten megteremti az önleplezéshez szükséges 

körülményeket. A Jesvita paterek titkai rokona abban a Satyre Ménippée-nek, hogy egy 

külvilág számára elzárt beszélgetés kulisszái mögé enged olvasói számára betekintést. A 

vizsgált nyomtatvány azonban e szatirikus leleplezés/önleleplezés zavartalan működéséhez 

                                                 
1079 TUTINO, „Nothing but…”, 119–120. 
1080 Uo., 120. 
1081 Uo., 119–120. Az testvéri feddés alapját képező bibliai hely: „Ha pedig a te atyádfia vétkezik ellened, menj 

el és dorgáld meg őt négy szem között: ha hallgat rád, megnyerted a te atyádfiát; Ha pedig nem hallgat rád, 

végy magad mellé még egyet vagy kettőt, hogy két vagy három tanú vallomásával erősíttessék minden szó. Ha 

azokra nem hallgat, mondd meg a gyülekezetnek; ha a gyülekezetre sem hallgat, legyen előtted olyan, mint a 

pogány és a vámszedő.” (Mát 18.15–17.). 
1082 TUTINO, „Nothing but…”, 120. 
1083 TUSOR, „Az 1608. évi...”, 100.  
1084 Uo., 166. 

 



221 

 

szükséges körülményt, a diszkréció fikcióját egy merőben más alaphelyzettel teremti meg. 

Így egy gyónási titoktartás pecsétjével lezárt, a jezsuita novíciusok lelki gondozásában nagy 

szerepet játszó és a Rendalkotmányban is lefektetettek szerinti bizalmas társalgás észrevétlen 

tanúi lehetünk.1085 Ebben a hagyományos mester és tanítványa viszonyában a professzornak 

szándékában áll jezsuita „titkokat” megosztani a novíciussal. A dialógus olvasása közben 

nyilvánvalóvá válik, hogy ezek a titkok éppúgy politikai jellegűek, mint a Satyre Ménippée 

szereplői által elmondottak. A Jesvita paterek titkaiban a gyónás négyszemközti jellege 

mindehhez olyan közeget biztosít, melyben az észrevétlen olvasó zavartalanul 

informálódhat. A négyszemközti kommunikációs helyzetben a jezsuiták egyszerre legalább 

három munkát végeznek: 1.) felfedik a jezsuita professzor „titkos tanait”, 2.) feltérképezik a 

novícius eddigi, eretnek tanokat szintén tartalmazó tudását, 3.) végül magába a jezsuiták 

állítólag kártékony titkokra való okítási folyamataiba is bepillantást engednek. Ez a 

praktikákra oktató tevékenység a jezsuita kép megkreálásának, valamint az ellenséges 

indulatok és gyűlölet kiváltásának egyik kulcsfontosságú eleme. A két jezsuita ugyanis teljes 

komolysággal és tudományos igénnyel értekezik a nyomtatvány címlapján megjelöltekről. 

Ráadásul e fikcióban mindezt a színfalak mögött, a nagyközönség tudta nélkül és kárára. Ezt 

kívánja leleplezni a magyarul az Az Olvasonak címmel ellátott előszó is: „…avagy csak 

végre lássák meg és vegyék eszekben, kitsodák a’ JESUITAK: Miben mesterkednek: Mint 

akarják öket el-veszteni, és minden állapottyokat gyökerestül fel-forgatni.”1086 A Jesvita 

paterek titkaiban a jezsuitákkal kapcsolatos elmarasztaló ítélet megszületését a szerző úgy 

éri el, hogy saját, elfogadtatni kívánt igazságát a szereplők leleplezésein, a szöveg támogatta 

önleleplezésein keresztül közvetíti. A fikció előrehaladtával, a sorra feltárt politikai jellegű 

praktikákat követően kialakul egy olyan összkép, mely a jezsuiták hiteltelenítését célozza. 

Feltevésem, hogy bár a dialógus egésze elsődlegesen a befogadó felháborítására, 

ellenséges indulatainak kiváltására törekszik, e szándék mellett megjelennek a kinevettető 

mozzanatok is. Vizsgálataim során azt tapasztaltam, hogy a páterek titkai közül a 

következőkben elemzeni kívánt, jellemzően a rend alapítójához kapcsolódóak tartalmaznak 

ilyen szándékú megnyilvánulásokat. 

                                                 
1085 Főleg az Az újoncidő és a rendújoncok megőrzése és nevelése alcímet viselő Harmadik rész. Jézus 

Társaságának Rendalkotmánya…, 252–257. 
1086 Jesvita paterek..., címlap versója. 



222 

 

4.3.2.3. A hagiográfia szatírája: „kétfelé sántikáló” Ignác, variációk az „ab igne”-

témára 

 A nyomtatvány első, terjedelmes részét Loyolai Ignác életének, rendalapításának, 

kanonizálásának, csodatételeinek és az ördöggel való viaskodásának leírása teszi ki. Az 

1622-es Les mysteres des peres iesvites összeállítója sok esetben három prédikációt használt 

forrásként. A szentbeszédekből kiragadott, szó szerinti idézeteket pedig oly módon 

illesztette dialógusába, hogy a megszerkesztett új szövegkörnyezetben az eredetitől eltérő, 

legfőképp a felháborodás kiváltását célzó blaszfemikus jelentést kapjanak. A prédikációkat 

három nem jezsuita szerzetes (egy Ágoston-rendi és két dominikánus) írta Loyolai Ignác 

1609-es boldoggá avatására. A rendalapító kanonizálásának évében, 1622-ben kibocsátott 

Les mysteres des peres iesvites végén található Au lectevr pontosan leírja, hogy a három 

szentbeszédet François Solier jezsuita atya ültette át franciára, s hogy ezt a fordítást 1611-

ben adták ki Párizsban. Ebből a kiadványból származnak tehát a dialógusban idézettek. Azt 

szintén megemlíti, hogy bár ezeket ugyan nem jezsuiták írták, mégis azáltal, hogy Loyolai 

Ignác követői lefordították, kiadták és ajánlották, úgy kezelték, mintha a sajátjuk lenne.1087 

Ezt az információt a magyar fordító nem tartotta lényegesnek olvasóközönségével tudatni, 

pedig a fordításának alapjául szolgáló latin nyelvű kiadásokban az Au lectevr – Lectori 

S[alutem] címen – úgyszintén megtalálható.1088 Erre az lehet a magyarázat, hogy a francia 

szöveg kulturális és történelmi közegét kevésbé vagy egyáltalán nem ismerő magyar 

befogadó számára nem bírt akkora jelentőséggel. S míg a szentté avatás ugyan fontossá tette 

a szentbeszédek felhasználásának hangsúlyozását a Les mysteres mysteres des peres jesvites 

1622-es megjelenésekor, a magyar kiadás 1657-es időpontjára ez az esemény jócskán 

elvesztette aktualitását. Végezetül érdemes lehet a használt prédikációgyűjteményről még 

annyit megjegyezni, hogy azt rögtön 1611-es francia megjelenésekor a párizsi egyetem 

teológiai kara több részlete miatt betiltotta.1089 

Mivel a Jézus Társasága morális romlottságának taglalása, annak leleplezése képes 

lehet haragot és felháborodást kiváltani a befogadóból,1090 valószínűleg a nyomtatvány 

vizsgált szakasza is ezért forgatja ki előszeretettel az egész rendet megalapító Loyolai Ignác 

                                                 
1087 Les mysteres...1622, I1v–I2r. 
1088 Mysteria patrvm...1631, I3r–I3v; Mysteria patrvm...1633, 276–277. 
1089 Censure de la Sacree Faculté de Theologie de Paris, Sur trois Sermons pretenduz, faicts en l’honneur de 

P. Ignace, 1611. A cenzúrát említi: Marjorie REEVES, The Influence of Prophecy in the Later Middle Ages: A 

Study in Joachimism (Oxford: Clarendon Press, 1969), 159; Barbara Sher TINSLEY, Pierre Bayle’s 

Reformation: Conscience and Criticism on the Eve of Enlightenment (Selinsgrove–London: Susquehanna 

University Press–Associated University Presses, 2001), 280. 
1090 PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”..., 25–27. 



223 

 

életének, „csodatételeinek”, ördögi megkísértéseinek mindezt igazolni látszó pillanatait. A 

dialógus összeállítójának ebben nyújt segítséget a nevetséges. A nevetséges retorikai 

hasznára a Jesvita paterek titkai 1633-as latin előzményének része mutat rá. Az 1633-as 

Mysteria patrvm iesvitarvm előtt található rövidebb paratextus a Satyre Menippée egyik 

szerzőjének, Jean Passerat-nak művéből származik: Praefativncvla in dispvtationem de 

Ridiculis, quae est apud Ciceronem in lib. II. de Oratore. Mikor 1594-ben Passerat újra 

előadásokat kezdett tartani a párizsi egyetemen, ezeket az előadásait ezzel a szövegével 

nyitotta meg. A Praefativncvla népszerűségét jelzi, hogy rögtön kinyomtatták Párizsban és 

Leidenben, majd a következő évben, 1595-ben Frankfurtban is.1091 Gyors terjedésének az 

volt az oka, hogy igencsak nagy hévvel támadta a jezsuitákat: képmutatóknak, hárpiáknak 

ábrázolta őket, akik a spanyolokkal lepaktálva Franciaországra törnek.1092 A választott 

részlet a jezsuitákat többek közt azzal vádolja, hogy nem tanítanak egyébre, mint spanyolos 

rítusokra, a haza jogrendjének gyűlöletére, engedetlenségre és puhányságra. Továbbá 

rejtőzködve kémkednek az emberek után, II. Fülöp spanyol király szolgálatában.1093 Jean 

Passerat a Praefativncvla címében A szónokról II. könyvének azon részére is utalást tesz, 

ahol Cicero a nevetséges fajtáiról és szónoklattani hasznosításáról értekezik. A könyvben 

Cicero a nevetségesnek két fajtáját különíti el: „…az egyik a beszéd egészét áthatja, a másik 

rövid egységekre korlátozódik, az egyiket a régiek tréfálkozásnak, a másikat elmésségnek 

nevezték. […] a megnevezések mindkét esetben komolytalanok, joggal, hiszen nevetésre 

ingerelni eleve komolytalan dolog. […] gyakran láttam, mennyit segít egy-egy ügyben a 

humor és a tréfa. […] Crassus egész védőbeszédét […] Scaevola ellen folytonosan áthatja a 

humor és a tréfa, rövid elmésségeket azonban nem tartalmaz. Meg akarta ugyanis őrizni 

ellenfele méltóságát, s így megőrizte saját magáét is […] Scaevola ellen szónokolva a vitát 

szórakoztató módon hangolta rá arra a másik humorfajtára, melyben nem volt helye 

                                                 
1091 „…begann Passerat seine Vorlesungen von Neuem und eröffnete sie mit einer Praefatiuncula in 

disputationem de ridiculis, quae est apud Ciceronem Lib. II. de Orat., welche alsbald zu Paris (in 8.) und zu 

Leyden (in 4.), sowie im folgenden Jahre zu Frankfurt gedruckt wurde.” Friedrich August ECKSTEIN, 

„Passeratius”, in Allgemeine encyclopädie der wissenschaften und künste, Hrsg. Johann Samuel ERSCH und 

Johann Gottfried GRUBER, III, 13, 133–136 (Lipcse: F. A. Brockhaus, 1840), 134. 
1092 „Der Grund so schneller Verbreitung lag in den heftigen Ausfällen gegen die Jesuiten, die er als Heuchler 

und Harpyen schilderte, welche Reichthümer sammelten und dieselben im Bunde mit Spanien gegen 

Frankreich gebrauchten.” Uo. 
1093 „Passeratius in Praefat. in disput. de ridiculis. SEd quid tandem isti, per aureum funem de coelo delapsi 

magistri, discipulis suis tradunt? nihil sapere, ritus Hispanos, odium legum institutique patrii, & ut priscis verbis 

utar, imbelliam, imbalnitiem, impolitiam, imparentiam, meramque cum Lavernae sacris barbariem: quam 

consulto huc invexerunt, opinor, ut eam soli docerant. Interim delitescunt in vepretis nostris nitedulae, quae 

rem civium arrodunt: nobiscum impunè versantur exploratores Philippi, & ejus tyrannidis acerrimi satellites.” 

Mysteria Patrvm… (1633), 3. 

 



224 

 

semmiféle megalázó nevetségessé tételnek, de Brutus elleni beszédében, akit gyűlölt, és akit 

megalázásra méltónak tartott, mindkét humortípussal felvértezve szállt harcba.”1094 A 

második, az elmésség tehát az elsővel közösen akkor alkalmazható, ha az ellenfél gyűlöletes 

személyt takar, továbbá akinek méltóságát nem szükséges megőrizni, mivel a szónok 

megalázásra méltónak találja. Mindezt szem előtt tartva a Jesvita paterek titkaiban ezt a 

felháborítást (és esetenként nevettetést) célzó szatírát a rendalapító testi hibáját kifigurázó, 

valamint az istenkáromlást és tűz-metaforát kiaknázó részek elemzésével kívánom 

bemutatni. 

 Loyolai Ignác élete kapcsán elsőként szó esik csöppet sem mértéktartó, fajtalan 

erkölcsű ifjúságáról, mikoris az üdvösség keresése helyett sokkal inkább a hadi és lovagi 

dicsőség hajszolása kötötte le idejét. A dialógus professzora a jezsuita Pedro de Ribadeneyra 

és Giovanni Pietro Maffei által írt Ignác-életrajzokból idézve eleveníti fel a pamplónai 

ostromot, ahol a rendalapító, mindkét lábára megsérülve, a franciák fogáságába esett. Bár az 

ellenség emberségesen ellátta és gyógyította, megmaradt testi fogyatékossága: „eggyik 

lábára sántikált, de türhetö-keppen, és a’ kit járásának alkalmaztatásával el-fedeztetett”. A 

novícius minderre annak az aggodalomának ad hangot, hogy így az eretnekek Loyolai 

Ignácot olyan rend alapítójának tarthatják, „a’ mely két felé sántikál”. A professzor erre így 

válaszol: „Nem kétlem, hogy az Eretnekek efféle költésekben nem gyönyörködnének. De 

[…] nóha mind a’ két lábunkra sántálunk, ugy hogy akarhol-is port rúgunk az ö szemekben.” 

Az elsődlegesen elrejteni kívánt, de mégiscsak látható testi hibán gúnyolódó mondatok 

másodlagos jelentésének felfejtéséhez segítséget nyújthat a hivatkozott (de nem idézett) 

hitbéli bizonytalanságot, kétfelé sántikálást tematizáló bibliai hely: „Meddig sántikáltok 

kétfelé? Ha az Úr az Isten, kövessétek őt, ha pedig Baál, kövessétek azt.” (Kir 18.21) Így 

válik már a Loyolai Ignác életét taglaló szekció legelején ez a takargatott testi hiba a szatíra 

fegyverévé, hisz az aggodalmaskodó novícius rendalapítójuk egyik lábára sántítását a kétfelé 

sántikálás kontextusában értelmezi. Majd a szatirikus igénnyel megalkotott jelentés a 

professzor válaszában teljesedik ki: „Mert nóha mind a’ két lábunkra sántálunk, ugy hogy 

akarhol-is port rúgunk az ö szemekben”.1095 Bárdosi Vilmos szótára az ʽelámít, félrevezet 

valakit’ értelmű „port hint a szemébe” kifejezés etimológiája kapcsán jegyzi meg, hogy 

régebbi alakváltozata, a „port rúg a szemébe” összefüggésbe hozható az üldözője szemébe 

                                                 
1094 CICERO, „A szónokról”, 331–332. 
1095 Jesvita paterek…, 7–12. 

 



225 

 

homokot rúgó rókával.1096 Az, hogy a róka természetét, viselkedését a ravaszsággal 

azonosítják, köztudomású. S bár a magyar fordítás alapját képező latin szöveg is 

végeredményben a jezsuiták által véghezvitt „ellenség megtévesztésére” vagy 

tevékenységének akadályozására utal („Quamvis enim utroque pede claudicemus, satis 

expeditè tamen currimus, ut ubique locorum eis negotia facessamus”),1097 ennek egy 

mozdulattal, a port rúgás képi megjelenítésével, s így akár a rókával való összekapcsolása a 

magyar fordító leleménye. 

 A dialógusból elemzeni kívánt következő gondolati egység szervező eleme az 

istenkáromlás és tűz-metafora. Ehhez a felütést a novícius adja meg: „Ugy tetzcik, még 

nevezetet-is ab igne, a’ tüztül vészen Ignátius.” E felvetésre a professzor az említett három 

prédikációból Pedro de Valderramáét citálja. Itt az Ágoston-rendi szerzetes épp Dávidot 

kommentálja Loyolai Ignác felmagasztalása érdekében. Isten nevének nagyságát és 

dicsőségét, mely kiterjed az egész földre jobb kezének teljes igazságával, összeköti a 

jezsuiták alapítójával: „…ugy itélem, azont mondhatni Ignatius felöl is, mely nevezet annyit 

tészen, mint tüzzel meg elegyitett Szent, mely eggyik az Istennek nevei közzül, mert meg-

emésztö tüz a’ mi Istenünk.” Majd a Loyolai Ignác jobb tenyerében lévő jelre tesz utalást: 

„Más felöl látom hogy Ignatius jób kezében viseli a’ Jesus nevét, a’ ki vólt minékünk 

igasságunk és szentségünk”.1098 Olybá tűnhet, mintha a prédikációból kiválasztott 

szövegrészletek egyenlőséget kívánnának tenni Isten és a rendalapító között. Ez Isten és az 

Ignác név tűzzel való azonosításán, valamint az isteni, ítélkező jobb és Loyolai Ignác jelet – 

azaz Jézus igazságot jelentő nevét – viselő jobbjának párhuzamba állításán alapszik. Azt 

azonban nem szabad elfelejteni, hogy maga a prédikáció eredetileg Loyolai Ignác 

apoteózisát hivatott szemléltetni. A kiragadott részletet megelőzően ugyanis a prédikáló 

Valderrama épp a megdicsőülő rendalapítót láttatja hallgatóságával.1099 Az 

istenkáromlásként elővezetetteket a novícius ártatlan reflexiója teszi nyilvánvalóvá az 

olvasó számára: „Ma a’ te oktatásodból tanúlom-meg, hogy ugyan azont mondhattya valaki 

az ember felöl, a’ mit az Isten felöl, meg penig vétek nélkül, a’ mely tudományt bizonyára 

                                                 
1096 BÁRDOSI Vilmos, Szólások, közmondások eredete: Frazeológiai etimológiai szótár, A Magyar Nyelv 

Kézikönyvei 27 (Budapest: TINTA Könyvkiadó, 2015), 434–435. 
1097 Mysteria patrvm...(1631), 12–13; Mysteria patrvm...(1633), 17. 
1098 Jesvita paterek…, 12–13. 
1099 Pedro de VALDERRAMA, „Predication... au iour & feste de la Beatification du glorieux Patriarche Ignace 

fondatevr de la Compagnie de Iesvs”, in Trois tres-excellentes predications pronocees av iovr et feste de la 

beatification dv glorievx patriarche le Bien-heureux Ignace fondateur de la Compagnie de Iesvs, trd. François 

SOLIER, 1–97 (Poictier: Antoine Mesnier, 1611), 9–10. 

 



226 

 

nem kicsiny dolog tudni”1100. Azt pedig, hogy a jezsuiták titokban Isten gyalázására tanítják 

és bátorítják a rájuk bízott ifjúságot, a fikcióban a professzor helyeslő és dicsérő szavai 

bizonyítják, melyet mindjárt egy újabb felháborítónak szánt istenkáromlással tetéz a három 

boldoggá avatási prédikációt tartalmazó gyűjteményből. Ezúttal a dominikánus Pedro 

Dezától, aki nem kevesebbet állít, mint hogy az ember Loyolai Ignác dicsősége csupán 

annyiban marad el Istenétől, hogy nem ő teremtette az időket.1101 A szöveg azonban még 

ezzel sem elégszik meg. Az okítás sikerességének szemléltetésére az engedelmes novícius 

szájába a következő szavakat adja, ismét Valderramától: „Bizonyára ha az idöket ö általa 

nem teremtette-is, de e’ világot ö általa ujitotta-meg, és más világgá változtatta; és miképpen 

az Istennek Lelke vitetik vala a’ vizek felett, Gen. 1. v. 2. minek-elötte e’ világ teremtetnék, 

ki a’ forma nélkül-való és haszontalan zürzavart mint-egy meleggeti vala, hogy azt akkeppen 

formáln[á], a’ mint most láttyuk: ugy az-is igaz […] hogy Ignatius-is téli idöbē torkig 

botsatkozott alá a’ jeges vizben ezért hogy egy ifiat meg tartoztathatna a’ bujaságnak 

gerjedezésétül, ugy hogy méltán mondhatni ö felöle, az Istennek Lelke vitetik vala a’ vizek 

tetején”.1102 A technika alapvetően itt is ugyanaz, mint a korábbi esetben, csak most nem az 

ember emelkedik isteni szintre a bibliai citátum kiforgatásával, hanem az isteni fokozódik 

le, kerül a világi regiszterbe. Az ezt hasznosító istenkáromlás pedig tulajdonképp így 

hangzik: a világ isteni teremtésének kezdő, magasztos pillanata hasonló ahhoz a profán 

jelenethez, mikor Loyolai Ignác egy bujaságtól felhevült ifjú szenvedélyeit a jeges vízben 

hűti le. Valderrama szentbeszéde természetesen itt sem ezt állítja, hanem a fenti történettel 

a hitbuzgó rendalapító cselekedeteiben megnyilvánuló Szentlélek munkálkodását kívánja 

szemléltetni. Mivel ezt a csöppet sem elhanyagolható tényt a dialógus elhallgatja, arról így 

nem értesülhetünk, amire a bibliai idézet ténylegesen vonatkozik. Nevezetesen, hogy a 

Valderrama által említett, bujaságtól gerjedező ifjú története csak egy a Loyolai Ignác 

életéből vett sok hasonló példa közül. Valderrama azzal növeli a tett jelentőségét, hogy a 

jeges víz hidegségét zsigerekig hatónak írja le, s hogy Loyolai Ignác saját testi épsége 

kockáztatásával akarja a fiatal férfit az Istent sértő magatartástól visszatartani. Ezt az „oh, 

hősies tett!” felkiáltással nyomatékosítja, majd egy kérdéssel: nem az isteni szeretet hatása-

e ez, aki pedig (maga) a Szentlélek? Ezután jogosnak érzi kimondani, hogy e cselekedetet a 

Szentlélek inspirálta: valóban „Istennek Lelke lebeg vala a vizek felett” (Ter 1.2).1103 

                                                 
1100 Jesvita paterek…, 13. 
1101 Uo., 13. 
1102 Uo., 14. 
1103 VALDERRAMA, „Predication...”, 73–74. 



227 

 

A beszélgetés gyönyörűséges tanulságától elragadtatott professzor a fentiekhez még 

egy képet told hozzá. A tűz erejét Loyolai Ignácban szerinte mindezen túl az is bizonyítja, 

hogy a testéhez érő jeges víz, nagy buzogással, felforrt körülötte. A jéghideg időben forró, 

gőzölgő víz látványa – képtelenségénél fogva és persze megintcsak a szatírának 

köszönhetően – már-már nevetséges. A professzor ezt a belső lángolást a későbbiekben 

katasztrofális erejűvé növeli: a ház, melyben Loyolai Ignác megtérésekor tartózkodott, 

megrengett, ezért a többi ember fejvesztve hagyta azt el. Az addig a hit dolgai iránt „hideg 

és befagyott” rendalapító rettentő lángba borulását végül már kénköves vulkánkitöréshez 

hasonlítja, melyből olyan „rettegések […] félelmek, házaknak szántalan gyujtogatási” 

támadtak, amit soha még „akarmely Aetna” sem cselekedett.1104 Minderre a novícius az 

eretnekek véleményének közvetítésével válaszol. Mivel itt a jezsuitaellenes felvetések egész 

füzére hangzik el, érdemes az egész szövegrészletet idézni: „[m]ikoron mi-nap ezeket egy 

eretnek olvasná, hallom vala melly csodálatossan magyarázza. […] ezt mondá: […] arról 

igen szorgalmatoskodunk, hogy a’ mi fazekunk mindenkor forjon és buzogjon a’ konyhán 

(a’ mely felette alkalmatos dolog a’ mi béres szerzetünknek megmaradására,) szerte-széllyel 

mindenütt gyujtogatókká lettünk, és nem elégedvén-meg a’ szántalan sok házaknak 

gyujtogatásival, mellyekre Lójola a’ mi mesterünk tanitott minket, az egész Keresztyén 

világot-is tüzzel bé-töltöttük; egy Tartomány, egy Respublica; egy város, a’ hol e’ mi 

szorgalmatosságunknak jelei nem vólnának, holott mindeneket egyben-zürtünk-zavartunk a’ 

hadakkal és támadásokkal; ugy hogy méltán hasonlittatott a’ mi Mesterünk a’ Siciliai Aetna 

hegyéhez, ugy mint a’ melyben mint-egy pokol ajtaja nyilatkozott-meg. Továbbá azt-is 

mondgya vala, hogy nem csak az hegyekben, hanem ama’ föld alatt-levö pinczékben-is 

szoktunk mi élni ez mesterséggel; és nem a mi Jesuitáinkon, Gárnétuson, Ouldecorniuson, 

Grenwelluson, és többeken mult-el, hogy az Angliai Király Országának minden Rendeivel 

eggyütt, a’ mi Jesuitáinktúl készitett puska porral, a’ palotával eggyütt fel nem vettetett.”1105 

Először az elvileg vagyontalan jezsuiták konyhájában szakadatlanul forrásban lévő fazékkal 

utal az állandó jólétre, majd a gyújtogatás vádját arra használja, hogy a keresztény világ 

egészére kiterjedő invázióként láttassa ténykedésüket. Természetesen Loyolai Ignácot 

követve, az ő örököseiként és tanítványaiként. Az Ignác–Etna-hasonlat itt már magának a 

pokol kapujának valóságos feltárulását írja le a rendalapító személyében. Zárásként a 

gyújtogatás mellett egy másik tűzzel kapcsolatos pusztításra, nevezetesen a robbantgatásra 

céloz; példaként az I. Jakab ellen megkísérelt ún. Gunpowder Plotot hozva fel. Mint 

                                                 
1104 Jesvita paterek titkai…, 14–15. 
1105 Uo., 15–16. 



228 

 

köztudott, ennek során egy, a Westminster-palota közvetlen közelében található pincét 

töltöttek meg harminchat darab puskaporos hordóval azért, hogy az egész épületet a 

benntartózkodó királlyal és a Lordok Háza tagjaival együtt a levegőbe repítsék. Miután a 

jezsuita szuperiort, Henry Garnetet sikerült gyanúba keverni, majd kivégeztetni a király 

elleni sikertelen merénylet ürügyén, az angol jezsuitaellenes mitológia működését ez még 

inkább felerősítette, s mélyen gyökeret vert a köztudatban.1106  

 Összegezve elmondható, hogy a párbeszédben részt vevő két jezsuita érvelése csupán 

látszólag kívánja alátámasztani a rendalapító kanonizálásának és tiszteletének jogosságát. 

Mivel a szatíra erőterében szavaik ellenkező értelmet nyernek, a szerző által létrehozott 

szövegkörnyezetben végül azt közvetítik az olvasó felé, hogy Loyolai Ignác élete és 

szentként való tisztelete sokkal inkább gyűlöletes istenkáromlás, mintsem tiszteletet érdemlő 

ügy. Az első szövegegységben a felháborodást célzó szatíra mellett meglátásom szerint 

megjelent egy másik, a nevettetésre és gúnyra is építő szatíra. Jó példát szolgáltathatnak erre 

a sántításból és a bujaság vétkébe esett ifjú történetéből kibontott, nevetségesre is apelláló 

megnyilatkozások, melyekhez elsősorban a citátumok gondos megválogatása és a szöveg 

hatékony elrendezése adja meg a technikai keretet. Mindezek segítségével az elemzett 

szövegrészek együtt rombolják nemcsak a rendalapító, hanem a szereplőkön keresztül az 

egész jezsuita rend hitelét is. S talán ezek a névtelenség biztonságából a hagiográfia ellen 

indított támadások nem csupán azért lehetnek jelentősek, mert a nyomtatvány első, francia 

eredetije épp Loyolai Ignác 1622-es kanonizálásakor jelent meg, hanem mert ezen keresztül 

a Kecskeméti C. János, szintén 1622-es kiadású Feleletében is tárgyalt szent- és képtisztelet 

artikulusát is célba veszik.    

4.3.2.4. A kiadvány jezsuitaellenes argumentumai 

 A Jesvita paterek titkai címlapját olvasva feltűnik – különösen az Alvinczi-féle 

Defensio forrását képező Aphorismi doctrinae iesvitarvm fényében –, hogy azok valamiképp 

összefüggnek a rend politikai térnyerésével. Nem lehet véletlen, hogy Carlo Ginzburg a Les 

mysteres des peres iesvites 1623-as angol fordításának címéből kiindulva (The State-

Mysteries of the Iesvites) az arcana imperii-vel hozza összefüggésbe a kiadványt.1107 

Valamint az is jelezhet valamit, hogy az Aphorismi doctriane iesvitarvm címlapjára 

választott bibliai idézet az a dávidi zsoltárrészlet, mely a Jesvita paterek titkain és az annak 

                                                 
1106 MAROTTI, „Alienating Catholics...”, 10–11.  
1107 GINZBURG, „Casuistry and…”, 291. 



229 

 

forrásaként értékelhető 1631-es latin Mysteria patrvm iesvitarvm címlapján úgyszintén 

megtalálható. A két irat tematikai kapcsolatának további jele, hogy a tárgyalt témakörök 

között sok esetben átfedés tapasztalható. A Jesvita paterek titkai címlapján, Loyolai Ignác 

élete és kanonizálása után, a következő jezsuita tudományok olvashatók: vak 

engedelmesség; a pápa királyokon való hatalma; a másnak tett fogadalom be nem tartása; a 

gyónási titoktartás megszegése; s végül az egyenes feleletadás megkerülése. 

A címlapon sorolt argumentumok közül az első, a vak engedelmesség még mindig 

javarészt Loyolai Ignáchoz kapcsolódik; egyfajta hidat képezve a rendalapító élete és a 

továbbiakban előszámlált jezsuitaellenes érvek között. A vak engedelmesség vádját 

végeredményben maga Loyolai Ignác adta a rend ellenségeinek kezébe perinde, ac si 

cadaver kifejezésével, mely a Rendalkotmányban is szerepel:1108 „Mindenki győzze meg 

magát arról, hogy akik az engedelmesség alatt élnek, magukat elöljáróik által az isteni 

Gondviselés vezetésére és kormányzására kell hagyniuk, oly módon, mintha holttest 

volnának: a holttest hagyja, hogy akárhová vigyék, és akármilyen módon bánjanak vele.”1109 

Ennek megfelelően tehát a katonás rendben (Loyolai Ignác utasításához híven) a tagoknak 

mindig készen kell állniuk és teljes odaadással kell szolgálniuk. A rend kritikusai ezt persze 

a hamis tekintélyhez való olyan, gondolkodás nélküli engedelmességként, fanatikus 

odaadásként értékelték, ahol a tagokat holttestként rángathatják elöljáróik és vezetőik.1110 Ez 

az apostoli szeretetközösség kialakítását célzó eszköz az elöljáró kezében összpontosult, 

melynek segítségével válhatott a saját akaratát feladó egyén a szeretetközösség szerves 

részévé.1111 Az erényként meglévő engedelmességre és alázatra a Jesvita paterek titkai 

professzora a rendalapító De virtute obedientiae című episztoláját idézve egy tündöklő, 

megkülönböztető jegyként definiálja „az igaz és tökéletes engedelmességet”, valamint az 

„akarat és értelem el-hagyását”.1112 A novícius erre a következő kéréssel fordul mesteréhez: 

„…magyarázd-meg nékem, miben áll fö-képen az a’ jegy; mert felette igen kivánok azzal 

meg-bélyegeztetni, ámbár azt az eretnekek bestia jegyének nevezzék-is.”1113 A 

megbélyegzéshez és az utóbbi szókapcsolat értelmezéséhez kiindulási pont lehet az 1622-es 

kiadás címlapja, ahol az János jelenéseinek második fejezetéből idéz. A jánosi jelenések 

                                                 
1108 Ainur ELMGREN, „The Jesuit Stereotype – An Image of the Universal Enemy in Finnish Nationalism”, in 

European Anti-Catholicism in a Comparative and Transnational Perspective, eds. Yvonne Maria WERNER and 

Jonas HARVARD, European Studies 31, 191–207 (Amszterdam–New York: Rodopi, 2013), 191–192. 
1109 Jézus Társaságának Rendalkotmánya…, 160. 
1110 ELMGREN, „The Jesuit Stereotype…”, 191–192. 
1111 A. Lynn MARTIN, Henry III and the Jeusit Politicians (Genf: Librairie Droz, 1973), 19–20. 
1112 Jesvita paterek..., 45–46. 
1113 Uo., 46. 



230 

 

későbbi, tizenharmadik részében ez olvasható: „Azt is teszi mindenkivel, kicsinyekkel és 

nagyokkal, gazdagokkal és szegényekkel, szabadokkal és szolgákkal, hogy az ő jobb 

kezökre vagy a homlokukra bélyeget tegyenek…” (Jel 13.16). Mivel az eredeti nyomtatvány 

címlapja ebben az apokaliptikus légkörben ad értelmet a dialógusnak, a bestia jegye 

valószínűleg erre is utalhat. Ezt támaszthatja alá továbbá a már az Alvinczinál, de főleg 

Kecskeméti C.-nél látott „pápa-Antikrisztus és szolgálói” argumentumnak korabeli 

népszerűsége, és az, hogy a Jesvita paterek titkai fikciójában a pápa maga nyilvánítja 

hitelesnek a Loyolai Ignác kezeibe vésett Krisztus nevet egy személyes kivizsgálást 

követően. A csodás történetet, mely a rendalapító életét tárgyaló korábbi szakaszban 

található, a novícius a Jézus Társaság elnevezést kritizáló eretnekek véleményének 

ismertetésével vezeti fel. Ennek keretében kerül elő, hogy a Loyolai Ignácot Rómába szólító 

Jézus valójában nem ő volt: „Azon Eretnek kiröl ez elöt szólék, azt vete nékem ellenem, 

hogy az a’ Jésus ki a’ mi Atyánk Ignátiussal beszéllett, csak tündéres volt: és holot az igaz 

Jésus az Atyánál esedezik az ö hiveiért; a’ mi Ignatiusunknak tündéres attya penig az ö fiánál 

esedezett mi érettünk: és holott az igaz Jésus az egekben igérte gondviselését az övéinek; ez 

tündéres Jésus penig Rómában igérte segitségét.”1114 Miután a novícius ezt becsületgyalázó 

szavaknak ítéli, rákérdez, hogy a jelenés megtartotta-e szavát.1115 A professzor 

természetesen igenlő választ ad: „Avagy kételkedelé abban? Bizonyára az Apostolok nem 

kedvesbek az égben, mint a’ Jésuiták e’ földön, föképpen Romában: a’ hol ez jelenés után 

(mint Válderáma beszélli, pag. 48.) Minek-utána a’ Pápa szorgalmatossan meg-szemlélte 

vólna az Ignátius kezeit, semmi egyebet azokra irattatni és meczettetni nem láthatott, a’ Jésus 

nevénél, s’ mindgyárt mondott, Ez az Istennek Ujja; semmit egyebet itt nem találok az 

Istennek ujjainál.”1116 Tehát a dialógus összeállítója rafináltan úgy forgatja a beszélgetés 

menetét, hogy az isteni csodaként (valószínűleg stigmaként) megjelenő jelek végül épp 

ellenkezőleg: az ördög általi elhívásként, a bestia jegyeként tűnjenek fel az olvasó szemében. 

Ez a mozzanat a jezsuiták negyedik, külön a pápának tett feltétlen engedelmességi 

fogadalmával és a pápa-Antikrisztus szolgálói argumentum elegyével nyeri el kiforgatott 

értelmét. 

A két jezsuita további eszmecseréjéből az is hamar kiderül, hogy a rendben Isten 

akaratát megelőzi az elöljárók akarata. Az isteni akaratnak való engedelmességet ezért a 

                                                 
1114 Uo., 24. 
1115 Uo., 24–25. 
1116 Uo., 25. 

 



231 

 

professzor inkább meghagyja az eretnekeknek és a „Politikusoknak”.1117 A jezsuiták ezzel 

szemben – Loyolai Ignác utasítása szerint – az elöljáróiknak tartoznak engedelmességgel. 

Figyelemre méltó, ahogy a témát tárgyaló professzor a szatirikus szövegtérben különbséget 

tesz az engedelmesség fokai között: erőtlennek nevezi és nem tartja jóságos cselekedetnek 

azt, mely a parancsot csak tettekkel hajtja végre. Ezért van szükség a „másik gráditsra”, ahol 

az indulat nemcsak a cselekvésig, hanem már az egyezésig terjed, ahol a parancsoló és 

engedelmeskedő egyet akar (vagy nem akar).1118 Végül azt igyekszik tudtára adni a 

novíciusnak, hogy az elöljáróban szó szerint magát Krisztust kell látni. Ezt a mindenféle 

kritikus gondolkodást nélkülöző vak engedelmességet Loyolai Ignác következő szavai 

érvényesítik: „…el-vész ugy a’ vak engedelmességnek amaz együgyüsége, mikor azt 

tudakozzuk magunkban, ha jól parancsolnaké valamit, avagy külömben.”1119 Megjegyzendő, 

hogy a Loyolai Ignác életére vonatkozó nevetségest a szöveg ebben a szakaszban is 

alkalmazza. A professzor elmondása szerint ugyanis a rendalapító egyszer annyira 

megtartotta tudatlan orvosa tanácsait, hogy majdnem belehalt. Csupán rendtársai 

éberségének köszönhette megmenekülését, mivel ő maga egy szót sem szólt, hanem az orvos 

rendelése szerint lázát épphogy hevítő eszközökkel kúrálta, kínzó szomjúságát pedig nem 

csillapította. Végül egy másik orvos „ellenkezö orvossággal” meggyógyította. Ezt az 

engedelmességet máskor Loyolai Ignác úgy bizonyította, hogy „a’ negyven napi böjtnek 

utólsó hetiben, Alexander orvos teczéséböl, meg-ette a’ tyuk-fiat. Es ezt mondgya vala, 

Szükség engedni.”1120 A rendalapító tetteitől elámult novícius válasza minderre ez: „…igen 

nagy példája az alázatosságnak, és a’ kit én ez után, […] követni akarok, még ha fogoly 

madarat, avagy fáczánt parancsol-is az orvos hogy egyem a’ negyven napi böjtben.”1121 E 

megmosolyogtató epizód után a szerző meglehetősen baljós mondatokat iktat be, melyeket 

ismét a lelkes a novícius szájába ad: „…semmi sem lészen lehetetlen a’ mi Társaságunknak; 

és valamennyin ez engedelmességre kötelezték ö magokat, annyi jeles férfiak vadnak készen 

az igen nehéz és sulyos dolgoknak véghez vitelére. De kérlek tanits-meg engemet arra, 

kitsodák azok az elöljárók, kiknek ez hatalmat meg kell magunkon engednünk?”1122 Az 

idézet első fele láthatóan egy olyan „fanatikus sereget” vizionál, melynek tagjai gondolkodás 

nélkül bármikor és bármire készen állnak. A második fele pedig a rend 

                                                 
1117 Uo., 46–47. 
1118 Uo., 47–48. 
1119 Uo., 49. 
1120 Uo., 52–53. 
1121 Uo., 53. 
1122 Uo., 53–56. 

 



232 

 

felépítményrendszerének bemutatását vezeti fel. Szent Ignácot idézve a professzor ezután 

egy olyan rangsort ír le, melynek csúcsán a generális áll, aki pedig feltétlen 

engedelmességgel tartozik Isten földi „Vicáriussának”, a pápának.1123 

Ahogy azt Alvinczi Péter politikai jezsuitaellenes érvelésében igyekeztem 

nyomatékosítani, a pápai közvetett hatalom elsősorban politikai szempontból hat a magyar 

protestáns rendek identitásképződési folyamataira. A Jesvita paterek titkai ugyanígy 

politikai szándékról tanúskodik. A dialógus két szereplőjének a pápai hatalomról folyó 

értekezései közben is az derül ki, hogy kifejezetten jezsuita szemszögből ez feljebbvaló a 

világi hatalomnál. Ennek igazolására a professzor Roberto Bellarmino Tractatus de 

potestate Summi Pontificis című munkáját idézi: „…a’ Pápának a’ lelki jokra nézve, 

TELLYES hatalma vagyon MINDEN KERESZTYENEKNEK idö szerint valo javaibol rendelést 

tenni […] mert a’ polgári hatalom alája vettetett a’ lelki hatalomnak, holott mind a’ kettö, 

része azon egy keresztyéni közönséges társaságnak. […] a’ lelki Fejedelem parancsolhat e’ 

világi Fejedelmeknek, és a’ lelki jókra nézve rendelést tehet az idö szerint való jókból.”1124 

A professzor szerint a jezsuita tudománynak épp ebben van az „ereje”, melyet így nem is 

szükséges hosszasan magyarázni.1125 Mivel a novícius azt kéri, hogy a leghitelesebb jezsuita 

tanítóktól hozzon példát ennek igazolására, ezért az örömmel citálja Martinus Becanus, 

Roberto Bellarmino és Francisco Suárez vonatkozó műveit.1126 

A Jesvita paterek titkai pápai hatalmat illető egységének tetemes részét a 

királygyilkosság, zsarnokölés jezsuitákhoz kötött teóriája teszi ki. Az elmélet hatásaira 

jellemző, hogy a korábban vizsgált Defensio és egyéb magyar nyelvű irataink is már 

tartalmaznak erre történő utalásokat. Ennek okán érdemesnek találom, hogy egy kissé 

nagyobb lélegzetű kitérőt tegyek, s megvizsgáljam a 17. század első évtizedeinek témát illető 

magyar diskurzusait. Annál is inkább, mivel ez olyan eleme a Jesvita paterek titkai című 

szatirikus dialógusnak, mely újabb közös pontot jelenthet a Defensio forrását képező 

Aphorismi doctrinae iesvitarvmban foglaltakkal. Valamint arra is rávilágíthat, hogy a Jesvita 

paterek titkai hosszas elméleti fejtegetéseihez hasonló, csak épp rövidebb 

eszmefuttatásokkal találkozhatunk a 17. század első évtizedeinek magyar nyelvű vitáiban.  

E jezsuitaellenes argumentum sokoldalú használhatóságára jellemző, hogy nem csak 

politikai szövegekben jut szerephez. Hazai hasznosítására szolgáltathatnak első példát a 

                                                 
1123 Uo., 56–57. 
1124 Uo., 60. 
1125 Uo., 61. 
1126 Uo., 61–63. 



233 

 

csepregi lutheránus prédikátornak, Zvonarics Imre és Nagy Benedek iskolamesternek 1614-

es, Pazman Peter pironságiban szereplő megjegyzései. Mivel a lutheránus kiadványból 

egyértelműen kiderül, hogy azok a Kalauz 1613-as első kiadásának jezsuitaellenességet 

tárgyaló, az Az Iesuitákrúl költött tekélletlenségek című alfejezetét veszik célba, ezért a 

jezsuita királygyilkosságokat érintő korabeli hazai diskurzusnak teljesebb megértéséhez nem 

hagyható figyelmen kívül ez a szöveghely sem. Ebben Pázmány Péter többek közt ezt a 

nemzetközi polemikus hadszíntéren is nagy port kavaró kérdéskört tematizálta. Pázmány a 

Kalauz III. Könyv VIII. részének 4.§-ában tárgyalja a jezsuiták ellen indított nemzetközi 

protestáns támadásokat.1127 A jezsuitákat mentegető szándékra többször utaló szövegét 

ekképp nyitja: „Nem csak az Régen történt dolgokban ravaszkodnak az Vj Tanitók: de 

sokkal szemtelenebbül hazudnak a Mi üdönkben történt Fabuláknak álnakúl gondolt 

beszélgetésiben.”1128 A rend ellenfelei Pázmány leírásában ördögi patvarkodással 

rágalmazzák, hazudozva idegenítik el az emberektől a jezsuitákat olyan kiadványokban, 

melyeken sem szerzői név, sem a kiadás helye nem szerepel. A jezsuiták viszont, mihelyt 

valahol rágalmazás éri őket, „ottan ugyan azon helyen, az Fejedelmektül, és Váras 

Tanácsitúl, (kiknek senki kétessé nem teheti efféle dolgokrúl való tanubizonyságát) ömagok 

azt kérték […] hogy, az Igazság meg láttassék, és, ha bünösök; bünhödgyenek: ha pedig 

ártatlanok; az Fejedelem, vagy Váras, pecsét alatt adgyanak bizonyságot ártatlanságokrúl, 

és szégyenyitcsék meg orczájokat az káromlóknak.”1129 Ezt a bevezető szakaszt egy 

majdnem tíz lapnyi védekező argumentáció követi, melynek fontos része a franciaországi 

rendtársnak, Pierre Cotonnak tisztázása. Pázmány leírja, hogy a nevüket persze megint nem 

vállaló hamis vádolók egynéhány „írásocskákat” bocsátottak ki, melyekben azt hirdették, 

hogy a jezsuiták bujtogatták Franciaországban a gyilkost IV. Henrik megölésére. Szerinte ez 

azért sem igaz, mert a királyi család a merénylet után levélben vette védelmébe a rendet, 

továbbá az ifjú utód lelki atyjának jezsuitát választott és parancsba adta országának minden 

tartományában, hogy ne essék bántódása a Jézus Társaságának. Páter Cotonust pedig „nem 

csak a megöletett galliai király mindenkor böcsüllötte és kedvellette; de az véletlen és 

ártatlan halála-után-is mind az ifiu király, mind az özvegy királyné predikatorának tartotta. 

Hogy azért ezt a jámbort meggyülőltetnék az emberekkel, azt kőlték a Calvinisták, hogy őtet 

Avenióban gyalázatos latorsági-miat csak ki nem veszszőzték.”1130 Az eddigiekből kiderül, 

                                                 
1127 PÁZMÁNY, Kalauz, 232–242. 
1128 Uo., 232. 
1129 Uo., 232–233. 
1130 Uo., 239–240. 



234 

 

hogy Pázmány már az Az Iesuitákrúl költött tekélletlenségek bevezető mondataiban 

igyekszik a fabula szó használatával a fikciósság medrébe terelni a jezsuitákról folyó, teljes 

névtelenségbe burkolózó protestáns diskurzust. Ennek ellenpontja, hogy a jezsuiták mindig 

pecséttel hitelesített bizonyítékot tudnak felmutatni ártatlanságuk igazolására. A lutheránus 

csepregi prédikátor, Zvonarics Imre véleménye azonban a Pazman Peter pironsagiban az, 

hogy a Pázmány által előhozott érvek a jezsuita fajtalanságokról, mordályságokról és 

gyilkosságokról mind réges-rég bizonyítást nyert megtörtént, hiteles dolgok. Aki Zvonarics 

szerint nem hiteles, az éppenséggel Pázmány: „Sok meg törtent dolgokat tagad es födözget 

Kalauz Peter […] Somma szerent valamit ira […] az bünös Iesuitak mentsegere, chak ezt 

felelhettyuk. I. Hogy az mi nemü leueleket fitogtat, nem lattyuk rayta az pöczieteket, söt mi 

azt oluassuk inkab felölök…”1131 Tehát ennek a Pázmánnyal folytatott kisebb kardcsörtének 

kiemelt jelentőséggel bíró eleme a fabula–história ellentétpár, melynek kora újkori 

jelentőségére számos alkalommal hívta fel a figyelmet a magyar irodalomtörténeti 

kutatás.1132 Érdemes megjegyezni továbbá, hogy ezek közül a jezsuitákhoz kötött és 

Zvonarics Imre által láthatóan hiteles tényekként, megtörtént dolgokként kezelt állítólagos 

események közül a királygyilkosságok később már egy merőben más szövegtérben: korabeli 

protestáns prédikációinkban is megtalálhatók. A históriaként elkönyvelt dolgoknak az 

egyházi szónoklatban fontos szerep jut, melyre Tüskés Gábor, és főleg Kecskeméti Gábor 

hívta fel a figyelmet.1133 Kecskeméti Gábor a protestáns ortodoxiák közlésmódjának 

ismertetésekor kifejti, mit ért a korabeli irodalomelmélet az exemplum egyik alcsoportját 

adó histórián: nem csupán a történelmi folyamatokat és műveket, hanem minden olyan 

esetet, mikor „különböző műfajokban, sűrített vagy tetszőlegesen részletező narratív 

formában történelmi személyek, események kerülnek elő, vagy nem narratív módon, csak 

utalásként, […] hasonlatként stb. történelmi művek bármely cselekményeleme, szereplője 

[…] említtetik”. Ezzel egy időben pedig tulajdonképp „a (történeti) exemplumok hasznairól” 

olvasunk.1134 A jezsuita királygyilkosságok históriai exemplumként való homiletikai 

hasznosítását Keresszegi Herman István széles néprétegeknek szóló, 1640-es 

kátéprédikációs kötetében is megtaláljuk.1135 A Ne ölj! parancsolatot magyarázó legelső 

                                                 
1131 ZVONARICS és NAGY, Pazman Peter pironsagi..., 323–324. 
1132 A teljesség igénye nélkül: PIRNÁT Antal, „Fabula és história”, 137–149; legutóbb LACZHÁZI Gyula, „A 

fikciósság a kora újkori magyar irodalomban”, Irodalomtörténeti Közlemények, 2 (2016): 166–177; a 

hitvitákban betöltött szerepükről BALÁZS Mihály, „Hitvita és fabula”, 394–409. 
1133 TÜSKÉS Gábor, „Az exemplum…”, 133–151; KECSKEMÉTI Gábor, Prédikáció, retorika…, 83–85. 
1134 KECSKEMÉTI, Prédikáció, retorika..., 84–85. 
1135 „…mint erre már edgynehány példákat hallottanak-is a’ Barátok és Jesuiták, kiknek alattomban való 

gyilkosságok által meg-öleték Galliának III. Henricus nevü Királlya, Anno 1589. Jacobus Clemens 

 



235 

 

concio Michael Caspar Lundorp Continuationis Joannis Sleidani de statv religionis et 

republicae című történeti munkájából példázza a titkon való gyilkosságot a két Henrik 

jezsuitákkal kapcsolatba hozott, alattomban való meggyilkoltatásán és a szintén jezsuitákhoz 

kötött lőporos merényleten keresztül.1136 

 Heltai János Alvinczi-monográfiájában Pázmány 1609-es Megrostálását idézve 

Alvinczitől olyan jezsuita képet ismertet, mely a rend tagjait a bibliai szikáriusokkal,1137 

orgyilkosokkal azonosítja.1138 Összehasonlító szövegelemzéseiből kiderül, hogy ugyanez  a 

kép szerepel további két, Alvinczihez köthető politikai röpiratban: az 1620-as, latin nyelvű 

Machiavellizatióban és Defensióban;1139 A Defensió Toldalékok című csatolmányának 

végén,1140 a berekesztés részeként hangzik el a következő felkiáltás: „…veszekedjenek egész 

a rekedésig az orgyilkosok felbujtói és a méregkeverők kimosdatói, a jezsuita atyák!”1141 E 

vád szerint tehát a jezsuiták már nem csupán maguk szikáriusok (orgyilkosok), hanem 

orgyilkosok felbujtói is; ahogy azt a Pazman Peter pironsagiban már láthattuk. A Pazman 

Peter pironsagiban további elemekkel bővül ez az Alvinczinál leírt, a jezsuitákat szikárius, 

mordály gyilkosoknak, királygyilkosoknak és bujtogatóknak bélyegző jellemzés. Miközben 

a vitairat főszövegét jegyző Zvonarics Imre gúnyosan ecseteli, hogy „Kalauz Péter” miképp 

próbálja tagadni és fedezgetni a sok megtörtént dolgot, így argumentál: „Az többi között 

emlekezik az Galliai Kiralynak artatlan halalarol, es menti Pater Cotonust, de ittis alnokul 

chiauargattia az dolgot. Mert noha Pater Coton tulaidon kezeuel meg nem ölte az Kiralytis, 

mind azon altal, eleg volt az ö halalara, hogy az Kiralynak titkon valo meg gyonasat, ki 

föcziöge az Hispanusoknak, es az vtan egy Iacobus Clemens neuü Baratot, sok ideig nalok 

tartuan, s-rea biztatuan, es szinten az kapuig ötet ki keseruen, berlenek az Kiraly 

vesztesere.”1142 Zvonarics Imre szövegéből kiderül, hogy a gyilkosságra való bujtogatást a 

                                                 
Dominicanus késsel veré által a’ Királyt, Sleid. lib. 29. Ismét ugyan Galliai IV. Henricus Királyt, Anno 1610. 

[…] hasonloképpen Britanniának Jacab nevü Királlyát nem felettébb régen egész udvara népével egyetemben 

puska porral akarták a’ Jesuiták felvettetni, és el-veszteni…” KERESSZEGI HERMAN István, Az keresztyeni 

hitnek agazatairól való Praedicatioknak tar-haza, a’ nemet országi Rhen-Palatinatusbéli Orthodoxa 

Catechesisnek rendi szerént (Várad: Szenczi Kertész Ábrahám, 1640) – RMNy ...., 811–816. 
1136 Uo., 814–815. 
1137 „szikáriusok (a lat. sica, ’kis tőr’ szóból: ’tőrviselők’): fanatikus zsidó szekta, melynek tagjai ruhájuk alatt 

kis tőrt hordtak magukkal. […] Attól sem riadtak vissza, hogy személyes zsidó ellenségeiket orgyilkosság 

elkövetésével eltegyék láb alól.” MKL. 
1138 HELTAI János, Alvinczi Péter és…, 141. 
1139 Uo. 
1140 ALVINCZI, Defensio, 51–58. 
1141 ALVINCZI Péter, „A nemes Magyarország…”, 91; a latin mondatban: „Cum suis igitur Phantasticis nugis, 

responsione & lectione bonorum indignis, luctentur ad rauim vsque sicariorum Incentores, & veneficorum 

subornatores, P. Iesuitae.” ALVINCZI, Defensio, 57. 
1142 ZVONARICS és NAGY, Pazman Peter pironsagi..., 323–324. 

 



236 

 

francia Henrik elleni tettként kell értelmezni. Mégpedig Zvonarics csúsztatásoktól sem 

mentes, III. és IV. Henrik halálának pontos körülményeit figyelmen kívül hagyó, azt 

összemosó érvelése szerint oly módon, hogy páter Cotonus a királytól titokban, azaz a 

fülgyónás keretein belül megtudottakat, a gyónási titoktartás megszegésével „kifecsegte” a 

spanyoloknak. Majd a mondat második felében arról értesülünk, hogy a jezsuiták hosszasan 

ösztönöztek egy bizonyos Jacobus Clemens nevű barátot a király elleni merényletre. A 

vitairat margójának tanúsága szerint Zvonarics Imre mindezt két jezsuitaellenes 

kiadványból, a jezsuita Pierre Cotonnak címzett anonim, eredetileg francia nyelvű Anti-

Cotonból,1143 valamint a lutheránus Andreas Lonner Relegatio jesvitarvmából ismerteti.1144 

A teológushallgató, majd később lelkipásztor Lonner irata az újonnan épített gießeni 

kollégium 1611-es ünnepélyes avatóján elhangzott beszédének 1612-es nyomtatott 

változata,1145 ami teljes címe szerint kilenc nyomós érvet fejt ki (köztük a 

királygyilkosságokat) a jezsuiták kiűzését szorgalmazva.1146 Bernhard Duhr azt is 

megállapítja a nyomtatványról, hogy Lonner legfőbb forrásként a kor egyik legdurvább 

hangú jezsuitaellenes szerzőjének, Elias Hasenmüllernek a műveit használta.1147 Ez nem 

meglepő, ha figyelembe vesszük, hogy a francia jogász, Étienne Pasquier 1592-es Le 

catéchisme des jésuites-je és az 1613-ban a jezsuita rendből kizárt Hieronymus Zahorowski 

1614-es Monita secretája mellett a volt jezsuita novícius, Elias Hasenmüller 1593-as 

Historia jesuitici ordinise voltak a korszak talán legnagyobb hatású jezsuitaellenes 

kiadványai.1148 Olyannyira, hogy Hasenmüllert Pázmány sem mulasztja el megemlíteni a 

Frederic Balduinusnak szánt feleletében: a lutheránus teológiaprofesszor többek között a 

jezsuiták magatartásáról „régen meg-poshatt historiácskákat […] elö-ugrat; mellyeket írva 

hattak, vagy Illiricus in Catalogo testium veritatis; […] vagy Hasenmüllerus in Historia 

                                                 
1143 [César DE PLAIX], Anti-Coton ov refvtation de la lettre declaratoire dv Pere Cotton. Liure ou est prouué 

que les Iesuites sont coulpables et autheurs du parricide execrable commis en la personne du Roy tres-

Chrestien Henry IV. d’heureuse memoire, 1610; a kiadványt az Index librorum prohibitorum César de Plaix 

munkájaként tartja számon: Jesús Martínez de BUJANDA et Marcella RICHTER, Index librorum prohibitorum 

1600–1966, Index des livres interdits 11 (Médiaspaul, 2002), 716. 
1144 ZVONARICS és NAGY, Pazman Peter pironsagi..., 324. 
1145 Bernhard DUHR, Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge in der ersten hälfte des XVII. 

Jahrhunderts, 2. k., 1. rész, Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge (Freiburg im Breisgau: 

Herdersche Verlagshandlung, 1913), 682. 
1146 Andreas LONNER, Relegatio jesvitarvm, ex omni benè ordinata republica; vi IX. argumentorum 

potissimùm, ut à religione eorum, à Scholis, Monarchia, Tributorum denegationibus, Avaritia, Luxuria, 

Proditionibus, Factionibus, Seditionibus & Regicidiis, ordine & firmè demonstrata… (Johann Alexander 

Cellius, 1612). 
1147 DUHR, Geschichte der Jesuiten..., 682. 
1148 O’MALLEY, „The Historiography …”, 7–8. 

 



237 

 

Iesuitica; […] vagy a’ töb ezen pórázra fűzött trágárok”1149 Zvonarics Imre forráshasználata, 

Pázmány iménti szavai, valamint a Kalauz-fejezetben idézett és a margón feltüntetett 

jezsuitaellenes munkák (mint az Anti-Coton) alapján kijelenthető,1150 hogy hazánkban jól 

ismerték a kor jezsuitaellenes iratait, élénk vitát is folytatva róluk. Tanulságosak lehetnek 

Zvonarics Imrének a III. és IV. Henrik halálával kapcsolatos egyes „csúsztatásai”. Minden 

bizonnyal a francia királyölések népszerűségének, a számos átvételnek, valamint a néha 

egymásnak ellentmondó információk együttes használatának köszönhető, hogy a 

gyilkosságok részletei összemosódtak vagy akár felcserélődtek. Ennek megfelelően 

Zvonaricsnál már azt olvashatjuk, hogy III. Henriket, akit valóban Jacques Clément 

dominikánus barát gyilkolt meg 1589-ben, IV. Henrik udvari prédikátora és gyóntatója, a 

csak 1599-ben Franciaországba érkező Pierre Coton árulta el. Mindez rávilágít, hogy a 

csepregi lutheránus prédikátor számára nem a történelmi szabatosság, hanem sokkal inkább 

a gyilkosság ténye és annak a források által közvetített, jezsuitákhoz való kötöttsége volt 

fontos az adott argumentáció összeállításakor. Zvonarics Imre a jezsuita királygyilkosságok 

igazolásaként kitér többek között Juan de Mariana 1599-es De rege et regis institutione című 

királytükrére. A spanyol jezsuita munkájából két, a korban botrányosnak számító állítást 

idéz: először, hogy a francia III. Henriket jogosan ölték meg,1151 majd egy lappal lejjebb, 

hogy a római eklézsiától elszakadt eretnek fejedelmeket „az alatta valokis elveszthetik”.1152 

Roberto Bellarmino és Francisco Suárez államelméleti nézetei mellett Juan de Mariana 

királytükrét és teóriáját Bán Imre ismertette.1153 Mariana a De rege et regis institutione I. 

könyvében fejti ki a népfelségnek azon, a katolikus egyház érdekeit szem előtt tartó elvét, 

melyhez tulajdonképp Zvonarics vitairatának fenti két kijelentése kapcsolódik: „a királyok 

minden hatalmukat a néptől kapják, s a nép joga az is, hogy a zsarnokká vált uralkodótól ezt 

a hatalmat visszavegye”.1154 Mariananál ezek a zsarnokok a katolikus egyházzal 

szembekerülő francia III. és IV. Henrik, továbbá I. Erzsébet angol királynő.1155 A 

királytükörből Bán Imre olyan szemelvényeket fordít, melyekből egyértelműen kiolvasható, 

                                                 
1149 PÁZMÁNY Péter, „A setét hajnal-csillag után bujdosó luteristák vezetője, mely utban igazittya a’ vittebergai 

académiának Fridericus Balduinus altal kibocsátott feleletit a’ Kalauzra”, in PÁZMÁNY Péter, Összes Munkái, 

szerk. KISS János, V, 470–823 (Budapest: M. Kir. Tud.-Egyetemi Nyomda, 1901), 478–479. 
1150 PÁZMÁNY, Kalauz, 239. 
1151 ZVONARICS és NAGY, Pazman Peter pironsagi..., 324. 
1152 Uo., 325. 
1153 BÁN Imre, „A jezsuita államelmélet”, 156. 
1154 Uo.; Hamza Gábor a rousseau-i népszuverenitás gondolatának egyértelmű előzményeként kezeli a spanyol 

jezsuita szerzetes ezen, zsarnokölést igazoló elméletét. HAMZA Gábor, „A közvetlen demokrácia történelmi 

előzményei Európában”, Magyar Tudomány, 11 (2013): 1380–1385, 1382. 
1155 BÁN, „A jezsuita államelmélet”, 156. 

 



238 

 

hogy a közellenségnek nyilvánított fejedelmeket minden olyan magánszemély megölheti, 

aki a büntetlenség reményét hátrahagyva és saját biztonságát kockára téve az államot segíti 

meg a zsarnoköléssel. Ilyen személy volt Mariana elmondásában Jacques Clément 

dominikánus szerzetes is, akinek lelkét egy „nagyobb erő vértezte fel” III. Henrik 

legyilkolására.1156 Clément tette tehát ún. boldog bűn (felix culpa), melynek lényegét Hubert 

Frankemölle ekképp ragadja meg: az erőszak alkalmazása olyan rendkívüli esetekben, mint 

az önvédelem vagy a zsarnokgyilkosság, a keresztény ember számára „boldog bűn” lehet. 

Vagyis olyan vétek, melyet az igazság, a szeretet és a tartós béke érdekében a hívő kénytelen 

magára vállalni. Továbbá, mivel a keresztények állampolgárként társadalmi-hatalmi 

struktúrákon belül élnek, kötelességük, hogy közösségükben „példát mutatva a világnak 

áttörjék az erőszak spirálját”.1157 A Bán Imre tanulmányában szereplő jezsuita 

teoretikusokhoz hasonlóan a protestánsok persze éppúgy tisztában voltak a zsarnokölés 

tanával. A zsarnokölés lehetősége mind a kálvinista, mind a lutheránus felfogásban abban 

az esetben lehetséges, ha a hatalmat bitorló uralkodó túllépve saját hatáskörein szembeszegül 

Isten igéjével. Erre viszont csak akkor ad Luther és Kálvin felhatalmazást, ha a 

vallásgyakorlást ellehetetlenítik, üldözik, a költözés lehetetlen, és a passzív ellenállással 

kombinált tűrés sem vezet eredményre.1158 

Heltai János Alvinczi politikai röpiratainak elemzésében arra világít rá, hogy 

Alvinczi azért tartja jogosnak a jezsuita elmélettől eltérő módon szigorúan csakis a 

rendeknek fenntartott rendi ellenállást, mert a világi hatalom, a magisztrátus, amelynek a 

törvény őrének (custos legis) kéne lennie, nem teljesíti feladatát, azaz a társadalom életének 

törvényes igazgatását.1159 A Defensio szövege ezért is igyekszik kidomborítani, hogy az 

ellenállás kénytelenségből elkövetett tett a protestáns rendek részéről, és lényegében nem a 

király, hanem főként a jezsuiták és az akkor már esztergomi érsek Pázmány, továbbá az 

általuk felhergelt, királytól teljhatalmat kapott katolikus vagy katolizált kegyetlenkedő, a 

vallásgyakorlást akadályozó főurak elleni tett.1160 Akik uralkodót szándékoznak ölni, azok a 

Defensio szövegterében egyértelműen a jezsuiták: a királyölés konkrét említésén1161 túl újra 

                                                 
1156 Uo., 157. 
1157 Hubert FRANKEMÖLLE, „erőszak, erőszakmentesség”, szerk. Christian SCHÜTZ, ford. BÚZÁS József, A 

keresztény szellemiség lexikona (Budapest: Szent István Társulat, 1993), 81–82, 82. 
1158 SZANISZLÓ Krisztián, „A hatalommegosztás államelméleti előképei – Hatalomkorlátozás az európai 

állambölcseletben az antikvitás korától a felvilágosodásig”, Acta Humana – Emberi Jogi Közlemények, 1 

(2016): 63–88, 81. 
1159 HELTAI János, „Alvinczi Péter pályája”, 243. 
1160 ALVINCZI, „A nemes Magyarország panaszainak... ”, 14.  
1161 Uo., 11. 

 



239 

 

és újra feltűnik a erdélyi fejedelmet trónjáról letaszító mozzanat,1162 valamint az ellene 

titokban mesterkedő jezsuiták képe.1163 

 Zvonarics Imre eddig ismertetett, a királygyilkosságokat magába foglaló egész 

érvelésének végkicsengése, hogy Pázmány és persze az általa képviselt jezsuita rend a 

magyar lutheránusok elpusztítására törekszik.1164  Ezt az egész vitairatot lezáró szakaszt a 

katolikus Johann Maier von Eck számos kiadást megért Enchiridionjának következő 

szavaival vezeti fel: „Ecchius regen nijluan tanettotta, hogy az Lutheranusokat, kiket 

Eretnekeknek nagy meltatlan hiu, tüzzel fegyuerrel el kel vesztenni”.1165 Ezt követi a 

Marianától származó tétel, hogy az eretnek királyokat közember is megölheti. Mindezt pedig 

így vonatkoztatja hazai környezetére: „Pazmanis Magyari ellen tüzet s fegyuert köszörülle 

az Lutheranusok ellen.”1166 A folytatásban elsőként meghazudtolja a Kalauznak azt a már 

idézett kijelentését, hogy a jezsuiták önként vetnék alá magukat a főrendek és fejedelmek, 

vagyis a világi hatalmat birtoklók büntetésének. Ez az állítás Zvonarics szerint azért nem 

igaz, mert a jezsuita Bellarmino és mások is azt tanítják, hogy „ez fele dolgokban ö velek az 

külsö Feiedelmek nem birhatnak, hanem chak az Papa”.1167 A jezsuiták bűnösségét a 

Velencei Köztársaság területéről való 1606-os kitiltásukkal és Zágráb esetével igazolja: a 

város rég megbánta, hogy „borz félét” fogadott a területére. Majd megemlíti a „jezsuita 

barátságot” óhajtó Nagyszombatot, továbbá Alfonso Carillo szerepvállalását és menekülését 

az erdélyi hatalmi harcokat követően. A legtöbbet mégis Vágsellyéről és a jezsuita 

térítéseknek ellenálló lakosságáról beszél, akik jól emlékeznek a páterek részegeskedéseire, 

továbbá a „fekélyes tudományuknak” nem engedő község sanyargatására és bírságolására. 

Zvonarics óhaja Lonner Relegatio iesvitarvmának egyik idézett részletéhez hasonlóan az, 

hogy kiűzzék a jezsuitákat Magyarország területéről.1168 

 A Jesvita paterek titkai a zsarnoköléssel kapcsolatban először Francisco Suárez 

1613-as Defensio fidei Catholicae című munkáját idézi: mégpedig a nyomtatvány azon 

szakaszát, ahol Suárez kétféle zsarnokot különböztet meg. Az első fajta zsarnoknak azt tartja, 

                                                 
1162 Uo., 16, 25, 33. 
1163 Uo., 10, 38. 
1164 Az, hogy Pázmány a jezsuita rend „egyszemélyes” magyarországi képviselője, Zvonarics következő 

mondatából kiderül: „Mikor nagy dagalios orral […] arra köti magokat, [kiemelés tőlem – Sz. Zs.] Hogy ha ez 

fele dolgokban öket meg kapiak […] az Birodalomban leuö fö rendek meg büntessek, &c, nem sziue, sem 

tudomanya szerint beszelli ezeket.” ZVONARICS és NAGY, Pazman Peter pironsagi..., 325–326. 
1165 Uo., 325. 
1166 Uo. 
1167 Uo., 325–326. 
1168 Uo., 326–327. 

 



240 

 

aki erőszakosan és hamisan foglalta el az országot. Ennek jogtalan uralkodását senki nem 

vitatja. A másik pedig, aki ugyan jogosan, de kegyetlenül és a közjót figyelmen kívül hagyva 

uralkodik.1169 A Zvonarics Imre által is idézett De rege et regis institutione című 

királytükörből szemezgetve azt emeli ki, hogy Juan de Mariana végeredményben 

engedélyezi a törvényesen, de kegyetlenül uralkodó királyok és fejedelmek meggyilkolását 

is. Mariana félreértésekre okot adó szakaszában a professzor „okos fogásokat” számlál elő 

az érvelésből, melynek során „annyira ment a’ dologban, nem hogy egyáltallyában a’ hivatal 

kivül való ember hatalmában engedgye az illyen Fejedelmet meg-ölni: hanem csak az kell 

hozzá, hogy a’ nép közönségessen azont javallya, tudós és értelmes emberek legyenek a 

tanácskozásban. […] jol lenne az emberek dolga, ha sok erös szivü emberek találtatnának, 

kik életeket és meg-maradásokat semminek tartanák hazájok szabadságáért, de sokakat 

megtartóztat az életnek kívánsága, a’ mely gyakorta ellensége a’ NAGYRA való igyekezetnec. 

[…] hasznos gondolkodás vólna, ha el-hitethetnék a’ Fejdelmekkel, hogy ha a’ Respublicát 

nyomorgattyák, ha vétkekkel és utalatosságokkal el-viselhetetlenekké lesznec […] NEM 

CSAK SZABADOSSAN, hanem ugyan DICSERETESSEN-IS meg-ölettethetnec”.1170 Juan de 

Mariana királytükrének zsarnokgyilkosságot népszerűsítő részlete IV. Henrik 1610. május 

14-es halála után azért robban be a köztudatba, mert ezt nevezték meg a király ellen 

elkövetett gyilkosság okaként.1171 Röviddel François Ravaillac sikeres merényletét követően 

a parlament elégetésre ítélte Mariana 1599-ben megjelent, korábban figyelemre sem 

méltatott kiadványát.1172 Majd betiltották a Jesvita paterek titkai által szintén többször citált, 

1610-es Tractatus de potestate Summi Pontificist is annak ellenére, hogy abban Roberto 

Bellarmino tudatosan kerülte a zsarnokság-zsarnokgyilkosság kérdéseit.1173 Bár Mariana 

könyve nem keltett korábban különösebb megütközést spanyol földön sem, a párizsi 

rendházfőnök (szuperior) már megjelenésének évében jelezte Claudio Aquavivának, hogy 

gondokat okozhat a francia jezsuitáknak. A franciák nem adták fel, így az 1606-os, 

másodszori megkeresésre a generális végül utasítást adott annak javított kiadására.1174 Az 

1610-es királygyilok pamfletek egész sorát eredményezte, melyben a jezsuitákat tették meg 

egyértelműen felelősként. Pierre Coton 1610. júliusában tett kijelentéseit, vagyis hogy a 

francia jezsuiták elfogadják a királygyilkosság elítélését és elhatárolódnak Marianától, 

                                                 
1169 Jesvita paterek..., 105–106. 
1170 Uo., 110–111. 
1171 BIRELEY, The Jesuits and…, 13. 
1172 BERGIN, The Politics of…, 74. 
1173 Uo., 74. 
1174 BIRELEY, The Jesuits and…, 13. 

 



241 

 

többek között a Pierre du Moulinhez is köthető Anti-Coton1175 ekvivokációként és 

elhallgatásként értelmezte.1176 Claudio Aquaviva generális minden rendtagot kiközösítés 

terhe mellett tiltott el attól, hogy bármilyen formában a zsarnokgyilkosság védelmében 

értekezzék.1177 Ezt a Jesvita paterek titkai professzora így idézi: „…nóha a’ Máriána könyve, 

a’ fö Jesuiták engedelméböl, és a’ pater Provinciális Stephanus Hojeda javallásából 

nyomtattatott vólna ki; mindazáltal a’ mi Társaságunkbéli Páterek kérésére, kikkel e’ dolog 

végett Galliában perelnek vala, Generális Aqvaviva mint ezt Páter Cretensis bizonyittya […] 

végezést bocsátott ki (el-hagyván mindazáltal Máriána nevét,) melyben meg-tiltotta, hogy 

ez után senki a’ mi Társaságunknak Szerzetiben lévök közzül, közönségesen avagy 

kiváltképpen való helyen, tanitván, avagy tanácskozván, &c sokkal-is inkább könyveket 

irván, ne merészellye azt állatni, hogy akar-mely személynek, a’ kegyetlenségnek 

akárminémü szine alatt, szabad vólna a’ Királyokat avagy Fejedelmeket meg-ölni, avagy 

azoknak halálokra igyekezni.”1178 

A két szereplő hosszú oldalakat, a dialógus majd’ 50 lapját kitevő eszmecseréjének 

figyelemre méltó eleme az az erőfeszítés, mely a zsarnokölést próbálja valamiképp 

legitimizálni. Ehhez a szót átvevő novícius először is összefoglalót nyújt azon esetekről, 

mikor a Mariana által leírt két zsarnok közül a második, azaz a jogosan uralkodó királyok 

típusába tartozókat első típusú zsarnokként lehet kezelni. Elmondásában ez két esetben 

fordulhat elő: „Avagy nem illyen Tyrannusnak tartyuké mi azokat, kik nóha az elöt törvény 

szerint való Királyok voltak, de a’ Pápátul meg-fosztatván méltóságuktúl, hatalommal 

oltalmazzák magokat az ö birodalmokban; ismét, a’ kik, nóha természet szerint való 

következés által rendeltettek az országokban való következésre, de arra, avagy eretnekség, 

avagy más egyéb ok miatt, alkalmatlanoknak itéltetnek.”1179 Ezek az esetek, casusok tehát 

kapcsolatban állnak a pápai közvetett hatalomgyakorlással, melyeket a professzor Roberto 

Bellarminót, Leonardus Lessiust és Francisco Suárezt idézve magyaráz meg. A III., de főleg 

IV. Henrik eseteit boncolgató, bonyolult és nyakatekert érvelését egy bibliai párhuzammal 

nyitja. A jezsuita tudomány szerinte épp azért hasonlítja a III. Henriket megölő dominikánus 

Jacques Clément az Izraelt megszabadító Ehudhoz, Henriket pedig Eglonhoz (Bir 3.12–22), 

merthogy III. Henrik „a’ Pápa ellen birta országát”.1180 A professzor érvelésében ezt még 

                                                 
1175 BERGIN, The Politics of…, 163. 
1176 Uo., 74. 
1177 BIRELEY, The Jesuits and…, 13. 
1178 Jesvita paterek..., 112–113. 
1179 Uo., 108. 
1180 Uo., 108–109. 

 



242 

 

inkább bizonyítja IV. Henrik, „a’ kit, minek-elötte a’ Pápával meg-békéllett vólna, senki 

büntetlen nem merte vólna Rómában Királynak nevezni; és a’ kit az elsö rendbéli 

Tyrannusnak tartottak mindenek, valakik a’ Pápa levelét valamire böcsülték”.1181 Tehát a 

békességkötés előtt a pápa nem ismerte el törvényes királynak IV. Henriket. Ennek 

igazolására az érvelés következő mondata idézi a pápa nevében megnyilatkozó Bellarminót: 

„…azt cselekeszem, hogy a’ ki eddig te Királyod vólt, ne légyen az után te Királyod.”1182 

Majd a professzor újra kiemeli, hogy az ilyen feltételek mellett uralkodni vágyó király első 

típusú zsarnokként kezelendő: „…ha azért ugyan még-is uralkodni akar, az elsö rendbéli 

Tyrannus lészen.”1183 Kazuisztikus argumentálását egy újabb citátummal folytatja, csak 

most Leonardus Lessius 1605-ös, De iustitia et iure című művéből: „Mert Páter Lessius, lib 

2. de Justit. & Jure, cap 9. ama’ ki-vételt hozza elö, Hogy az illyen Tyrannust nem ölheti meg 

a’ hivatal kívül való ember, VALAMIG Fejedelem lészen. De nem lészen Fejedelem a’ Pápa 

sententiája után.”1184 Az érvelést végül Suaréz szavai zárják: „Annak-okáért, &c. 

Nevezetiben-is Tyrannussá kezd lenni, mivel-hogy nem törvény szerint való Király. Suarez 

Defens. l. 6. c. 4.”1185 Ezután a szakasz után kezdődik annak az esetnek a megvitatása, mely 

a törvény szerint, de kegyetlenül uralkodó zsarnok letaszításáról szól. Erre hozza a páter 

professzor Juan de Marianának azt az „okos fogásokat” tartalmazó, terjedelmesebb 

szövegrészletét, melyet fentebb idéztem.1186 A társalgás során a novícius újabb és újabb 

kérdései lendítik előre a beszélgetést. Ennek során olyan megvitatásra váró dolgok merülnek 

fel, mint hogy az éppen idézett jezsuita teoretikus az általa mondottakat mindenféle esetekre 

érti-e;1187 következik-e azokból, hogy a respublikának vagy a pápának hatalmában áll halálra 

ítélni a zsarnokot;1188 miért nem ölhető meg az uralkodó méreggel;1189 vagy hogy ez utóbbi 

hogyan kivitelezhető az elkövető lelkiismeretének sérülése nélkül.1190 A dialógus a kérdések 

során leleményesen arra használja a kiragadott idézeteket, hogy a szövegtér jezsuitái által 

alkalmazott kazuisztikát kedvezőtlen színben tüntesse fel. 

                                                 
1181 Uo., 109. 
1182 Uo. 
1183 Uo. 
1184 Uo. 
1185 Uo. 
1186 Uo., 110–111. 
1187 Uo., 115. 
1188 Uo., 124. 
1189 Uo., 144. 
1190 Uo., 145. 

 



243 

 

A szövegegység másik, nem kevésbé fontos törekvése, hogy rávilágítson a jezsuita 

gyóntatók királyölésekben betöltött állítólagos szerepére. A Jesvita paterek titkai által 

többször említett, Zvonarics vitairatából már ismert egyik ilyen gyóntató, Pierre Coton 

jelentős szerepet játszott Franciaország közéletében a 16–17. század fordulóján.1191 Az 

elöljárói által rendkívül tehetséges szónoknak tartott jezsuita 1599-ben, különleges pápai 

legátus tagjaként érkezett Párizsba.1192 A küldöttség célja az volt, hogy IV. Henriket rávegye 

az ellene elkövetett második merénylet után részlegesen kitiltott rend visszafogadására. 

Pierre Coton sikeres működését jól szemlélteti, hogy 1602-től IV. Henrik nem hivatalos 

gyóntatója volt. Hathatós közreműködésének köszönhetően 1603. szeptember 1-jén a 

jezsuiták visszatérhettek egész Franciaországba, majd 1608-ban már IV. Henrik hivatalos 

gyóntatójának nevezték ki.1193 A Jesvita paterek titkai leghatározottabban ott említi meg a 

gyóntatókat, ahol a királygyilkosságról folyó eszmecsere eljut Juan de Mariana 

botránykőnek számító szavaiig. A novícius kérdésére, hogy kell-e a zsarnokölést javasolni, 

a professzor így válaszol: „Sokat kiáltottak ellenünk Galliában gonosz akaróink, a’ hol e’ 

tudományt gyülölségessen vádolták, annak tulajdonitván hogy a’ ket királyok árultatásból, 

a’ mint ök szólnak, és istentelenül megölettettek, értvén a’ tudós és értelmes embereken 

föképpen a’ mi Társaságunkbéli Confessáriusokat, kiknek tulajdonittatik vala a’ királyok 

életének el-fogyatására való minden hatalom és szabadság...”1194 Az idézetből jól látszik, 

hogy a Jesvita paterek titkai a francia III. Henrik és IV. Henrik haláláért is főként a királyi 

udvar jezsuita „Confessáriusait” tartja felelősnek. A két Henrik elleni merényletekkel 

kapcsolatban fontos kiemelni, hogy azoknak erőteljesen jezsuitaellenessé színezése nem 

protestáns, hanem katolikus gyökerű. A gyermekként katolizált jogász, Antoine Arnauld 

jezsuiták és spanyolok elleni 1594-es, párizsi parlamenti vádbeszéde (Philippicája) után 

kezdett ugyanis széles körben terjedni az a politikai meggyőződés, hogy a Jézus Társasága 

esküdt ellensége a gallikán államnak.1195 Joseph Bergin kifejti, hogy mindaddig az ország 

viszontagságaiért leginkább a dominikánusokat hibáztatták a III. Henriket meggyilkoló 

dominikánus barát, Jacques Clément miatt. 1593–1594-re azonban, a történelmi események 

hatására Spanyolország lett a felelős, melynek állítólagos ügynökei – csakúgy, mint a 

                                                 
1191 Pierre Coton 1583-ban lépett a rendbe, itáliai képzése során többek között Roberto Bellarmino is mestere 

volt. Személyes karizmája, rendkívüli szónoki tehetsége lenyűgözte elöljáróit, dél-franciaországi térítési 

misszióinak hatására pedig sokan rekatolizáltak. BIRELEY, The Jesuits and …, 12. 
1192 Uo. 
1193 Uo., 12–13. 
1194 Jesvita paterek..., 111–112. 
1195 BIRELEY, The Jesuits and…, 3. 

 



244 

 

pápának – a jezsuiták voltak.1196 A volt jezsuita növendék, Jean Châtel IV. Henrik ellen 

sikertelen gyilkossági kísérletet hajtott végre, mely hozzájárult a jezsuiták Franciaország 

nagy részéről való kitiltásához. Épp ezért Antoine Arnould már kifejezetten a jezsuitákat 

kezdte vádolni, hogy egyrészt támogatást nyújtanak a pápának uralkodók eltávolításában és 

királyölésben, másrészt pedig letelepedésük óta csakis a francia királyság lerombolásán 

mesterkednek a spanyol II. Fülöp utasítására. S végül, de nem utolsó sorban, hogy a 

rendtagoknak pápai joguk feloldozni a katolikus alattvalókat az eretnek felsőbb hatalomnak 

tett engedelmességi kötelezettség alól.1197 Utóbbi azért lényeges, mert a pápa III. Henriket 

1589-ben, közismerten csupán pár hónappal erőszakos halála előtt átkozta ki, IV. Henrik 

pedig 1593-ban „csupán” politikai okokból katolizált. Antoine Arnauld beszéde, valamint a 

benne szereplő merényletek jezsuitaellenes közlése, nemzetközi terjesztése rögtön a 

keletkezés évében: 1594-ben elkezdődött a vádbeszéd latinra, angolra fordításával és 

kiadásával. Egy évvel később pedig már német, továbbá újabb latin kiadások láttak 

napvilágot. Hogy Arnauld Philippicája a korban hivatkozási alapként funkcionált, azt többek 

között a Jesvita paterek titkai is szemlélteti: „Mikor Arnoldus Antal Párisi Prokátor, azokat 

az okokat fel-vett ügyében a’ mi Jesuitáink ellen elö hozta vólna…”1198 A későbbiekben az 

említett királygyilkosságok és gyilkossági kísérletek mellett számos más, például az angol 

I. Jakab elleni, 1605-ös Gunpowder Plotot is igyekeztek valamiképp a jezsuiták számlájára 

írni. Ezek, mint látható volt, a vizsgált hazai iratokban is felfedezhetőek a jezsuitaellenes 

érvelés részeként. 

Meglepő módon ez a gyóntatókhoz kötött királyölés már a Jesvita paterek titkai első, 

Loyolai Ignác életét kifigurázó tematikai egységben szerepet kap. Loyolai Ignác ördögi 

megkísértése után a szöveg szerkesztője szükségesnek tatja megemlíteni, hogy Thuanus 

feljegyzései alapján Pierre Coton nem kevesebb, mint ötvenhat kérdést támasztott az 

ördöggel szemben. Ezek között szerepelt a király élete is.1199 Bár IV. Henrik tudott erről, 

mégis kicsinyítette ennek jelentőségét, és mentegette a pátert udvara népe előtt, mert élni 

akart szolgálataival.1200 Ez az ördöggel cimboráló jezsuita kép kiegészül később a nagy port 

kavaró Mariana-idézet egyik szakaszára való utalással. Mariana idézetének részlete így szól: 

„…nem hogy egyáltallyában a’ hivatal kivül való ember hatalmában engedgye az illyen 

                                                 
1196 BERGIN, The Politics of…, 59. 
1197 Uo. 
1198 Jesvita paterek titkai..., 42. 
1199 Uo., 35. 
1200 Uo., 35–36. 

 



245 

 

Fejedelmet meg-ölni: hanem csak az kell hozzá, hogy a’ nép közönségessen azont javallya, 

tudós és értelmes emberek legyenek a tanácskozásban.”1201 A gyóntatókat vádló, szintén 

idézett és a Mariana-szöveg után egyből következő szakasz pedig ekképp: „Sokat kiáltottak 

ellenünk Galliában gonosz akaróink, a’ hol e’ tudományt gyülölségessen vádolták, annak 

tulajdonitván hogy a’ ket királyok árultatásból, […] megölettettek, értvén a’ tudós és 

értelmes embereken föképpen a’ mi Társaságunkbéli Confessáriusokat, kiknek 

tulajdonittatik vala a’ királyok életének el-fogyatására való minden hatalom és 

szabadság...”1202 A két idézet összeolvasásával ezt a jezsuiták szerint rosszindulatú 

eredményt kapjuk: nem is feltétlenül kell közemberek kezére adni a királyokat, elég, ha a 

nép azt javasolja, hogy tudós és értelmes emberek, azaz jezsuita gyóntatók legyenek a 

közelükben, akiknek hatalmában áll a királyok életének elvesztése. Ez a hatalom pedig 

minden bizonnyal a gyónáskor megszerzett információ. 

A dialógus a gyónási titoktartás kérdéskörét a nyomtatvány utolsó tematikai 

egységében tárgyalja, a feleletben való tétovázással együtt. A fogadás betartása, még mindig 

a pápai hatalom témaköréhez tartozva, annak utolsó szakaszában kerül kifejtésre. Utóbbi 

kettő tehát megintcsak rokonítható az Aphorismi doctrinae iesvitarvmban tárgyaltakkal. Itt 

kell megjegyezni, hogy a Jesvita paterek titkai tematikai egységeinek terjedelme jelentős 

eltéréseket mutat: míg a Loyolai Ignác életét taglaló rész és a hozzá kapcsolódó, hidat képző 

vak engedelmesség 57, addig a zsarnokölést és fogadás megtartását magába foglaló pápai 

felsőség már 106 lapra rúg. Az utolsó két témakört felölelő rész terjedelme pedig csupán 9 

lapnyi.1203 A két, egymással összefüggő téma jelentőségét, bár terjedelmileg jócskán 

elmarad az előbbiektől, véleményem szerint az is adja, hogy a professzor az ezekről szóló 

titkokat nem akarja megosztani a novíciussal: úgy ítéli, elég tanulsággal szolgáltak az eddig 

elhangzottak. Ezt a dramaturgiai megoldást rögtön az után iktatja be, hogy a pápai hatalom 

szövegegységének legvégén kinyilvánítja a jezsuiták legnagyobb titkát. Mielőtt ezt 

ismertetném, pár szóban szükséges kitérni a fogadás betartására – már csak a Defensióban 

betöltött kiemelt szerepe miatt is. 

A fogadások betartásának kérdéskörét a Jesvita paterek titkai a novícius kérdésével 

nyitja: „[m]i módon egyezhetnének meg ugy a’ békességnek, avagy frigynek okai végett, 

hogy azoknak semmi kétségek se maradna az igéretnek bé-tellyesedése, és az okoknak 

                                                 
1201 Uo., 111. 
1202 Uo., 111–112. 
1203 Uo., 1–57; 58–164; 164–173. 

 



246 

 

állandósága felöl, kiváltképpen a’ hol a’ vallásnak szabadságáról vagyon a’ dolog.”1204  A 

páter professzor erre Martinus Becanus Theologia Scholasticájával felel. Ennek azt a 

szakaszát idézi, mely öt pontba szedve tárgyalja a szabad vallásgyakorlás témakörét. Ezek a 

következők: 1.) a vallásgyakorlás nem „szabados”, mivel az Isten igéjével ellenkezik; 2.) a 

közönséges társaság veszedelmére van; 3.) egy fejedelemnek vagy magisztrátusnak sem kell 

azt parancsolnia, javasolnia, vagy bevinnie az országba, hanem inkább minden módon meg 

kell azt gátolnia és ki kell gyomlálnia, ha lehetséges; 4.) ha ez nem lehetséges, mivel az a 

respublika nagyobb kárára, nyomorúságára lenne, akkor „bizonyos ideig el-szenvedhetni” 

5.) „ha illyen formán szenvedtetik-el a’ Vallás, és arról kötést tésznek, meg kell a’ fogadást 

tartani”.1205 A legutolsóval kapcsolatban a novícius aggodalmaskodva kérdi meg, hogy nem 

„örökös […] meg-hivhatatlan parancsolat-e” ez?1206   A dialógus erre a professzor szájába 

adja először páter Edmundus Augérius Paedagogo Armorum című munkájának egyik 

hosszabb szakaszát,1207 amiből a novícius ezt a tanulságot vonja le: „Ugy tetczik azért, nem 

itélte szabadosnak lenni a’ Fejedelemnek, hogy az ö országában két Vallást el-

szenvedgyen.1208 Majd később a professzor két dolgot emel ki: „Elöször, azt mondgyuk, 

hogy az illyen el-szenvedést csak ideig kell meg-engedni. Másodszor, hogy nóha szóval 

hazudtoljuk […] hogy az eretneknek tett fogadást nem kell megtartani, […] meg-engediük 

valósággal […] hogy minékünk két út nyittassék az el-szaladásra”.1209 A két, jezsuiták által 

adott tanács közül az első, hogy amikor a fejedelemnek úgy tetszik, bontsa fel a fogadás 

kötelékét, mert akármit ígérjenek is, az a felelet Becanus-szal, hogy „a’ köz igazság szerint 

semmit egyebet nem adhatnac az eretnekeknec, csak a’ törvénytelen eröszak ellen való 

bátorságot, megmaradván mindenkor az igazság, és a’ törvénynec végbenvitele”.1210 Erre 

hozza példaként a páter professzor Husz János és Hieronimus Prágensis történetét, akik a 

császár úti levelének védelmében bízva mentek a konstanzi zsinatra, ahol elfogták és 

megégették őket.1211 Ezt említi Pázmány Öt szép levelének Defensiónál elemzett, második 

levele is. A másik, egyszerűbb út a pápai közvetett hatalom érvényesítése, mert így legyen 

szó akár fejedelmi útlevélről, parancsról, fogadásról, az nem érvényes pápai akarat nélkül, 

„ugy hogy azokat nem lehetne, avagy ne tartoznek a’ Fejedelem meg-szegni, valamenyiszer 

                                                 
1204 Uo., 150–151. 
1205 Uo., 151. 
1206 Uo., 151–152. 
1207 Uo., 152. 
1208 Uo. 
1209 Uo., 155–156. 
1210 Uo., 155–156. 
1211 Uo., 156. 

 



247 

 

a’ Pápának teczenék.1212 Ebből a novícius arra következtet, hogy az eretnekek akár 

magánszemélyek, akár egész respublikák, „alig végezhetnek azokkal a’ Fejedelmekkel, a’ 

kik a Római Pápát Fejedelmeknek ismérik.”1213 A részletek tehát főként arról szólnak, hogy 

az eretnek és a pápa alá vetett személyek, államok közti „megbízható” törvénykezés szinte 

teljesen lehetetlen. Érdemes megjegyezni, hogy mind a Defensio, mind a Jesvita peterek 

titkai eddig elemzett részleteiből az rajzolódik ki, hogy az olyan kényes kérdéseknél, mint a 

zsarnokölés, a vallásszabadság vagy a fogadás betartása, a Jézus Társasága rögtön a retorikai 

megalapozottságú kazuisztikát hívja segítségül. 

Az ez után következő legnagyobb jezsuita titok feltárásában a dialógus nem 

kevesebbel riogatja olvasóit, minthogy ez egy színfalak mögötti, a pápai egyházszervezet 

mintáját követő és az alá betagozódó világi hatalomapparátus kiépítésének tervezete. Ezt a 

részt a novícius aggodalmas szavai vezetik fel, melyekben azt ecseteli, hogy nem minden 

nemzetség királyai lennének hajlandók alávetni magukat a pápa hatalmának.1214 Ahhoz, 

hogy ez megvalósuljon, „szükésges vólna […] hogy e’ széles világon egy valamely fö 

Monarcha állattatnék, a’ ki mind a’ többinek parancsolna, a’ miképpen csak egy az Egyházi 

fö Monárcha-is, kinek a’ Pispekek min eggyig alatta vadnak. Mert ez két fö Fejedelemségek, 

ollyan egymástúl való hallgatással […] bé-állattatván, igen szép édességes egyességünk 

származnék minekünk, ámbár ezt keservessen hallanák-is az eretnekek.”1215 A novícius ezen 

felvetését a professzor Roberto Bellarmino Tractatus de potestate Summi Pontificisének 

bizonyos részleteivel igazolja, ami ugyanezt javasolja. Bellarmino szerint hasznos lenne – 

mindenféle erőszak és hamisság nélkül – egy, a világ minden tartományára kiterjedő 

királyság. Ebben csakis egyetlen, polgári dolgokat irányító király lenne: „…egy fö Királytúl 

igazgattatnának a’ Polgári dolgokban, föképpen ha az alatt a’ fö Monárcha alatt nem 

helytartók és Király képei, hanem valóságos Fejedelmek vólnának, miképpen a’ Pispekek 

vadnak a’ Pápa alatt. Es ebben a’ mint mi tölünk lehet, munkálkodunk-is.”1216 Ahogy azt a 

Bellarmino-idézetet követő mondatban maga a professzor bevallja, a jezsuiták már most 

tevékenyen részt vállalnak ennek kivitelezésében. Az ártatlanul tudakozódó novícius 

kérdésére azt sem rejti véka alá, hogy kiket szeretnének a jezsuiták ezen az egyetlen, világi 

trónuson látni. Ezek, a dialógus tanulságaiból kiindulva, természetesen a pápához hű 

                                                 
1212 Uo., 157. 
1213 Uo., 158. 
1214 Uo., 160. 
1215 Uo., 160–161. 
1216 Uo., 161. 

 



248 

 

spanyolok: „…eszedben veheted néminemüképpen a’ Jesuiták értelmét, a’ mi barátunknak 

Doerháng Henricknek elö-járó beszédéböl, ki Coloniában a’ Spániol, Olasz, és Frantz 

(eszedben vedd a’ nemzetségeknek rendit) nyelveket tanitotta, mellyet tett az ö Spániol 

Grammaticája eleiben, abban meg-tanit tégedet, mit kellyen effelöl reménlened. […] Olvasd 

meg e’ czikkelyt.”1217 Mivel a novícius eleget tesz professzora utasításának, egy 

nyelvtankönyv előszavát olvasva ismeri meg a jezsuiták „értelmét” arra vonatkozóan, ki 

lehetne a világállam uralkodója. A felolvasandó részlet azt bizonyítja, hogy Isten a 

spanyolok pártját fogja, oltalmazza őket. S épp ezért „mindenek rettegik és félik öket”. Ha 

pedig továbbra is ily buzgók és állhatatosak maradnak az igaz hit terjesztésében, 

oltalmazásában, valamint a világi törvények megtartásában, akkor nem kétséges, hogy 

„Istennek áldásából e’ széles világnak MONARCHASAGAT magoknak nem foglalnák, és 

minden nemzetségeket és népeket hatalmok alá nem holdoltatnának, a’ Christusnak 

édességes és dicsöséges igája alá. Akkor ö általok tellyesedik-bé a’ mit a’ mi Urunk és 

idvezitönk mondott, lészen egy Pásztor, és egy akol.”1218 A professzor tudatosítja a 

novíciusban, hogy ez „oly Titok, a’ mellyet nem kellett vólna ki-jelenteni, mind a’ dolognak 

bé-tellyesedéséig a’ melyre tellyes tehetségünkel igyekezünk”.1219 Bellarmino elképzelését 

– a spanyolokkal összekötve – a dialógus hirtelen nagyon is valós fenyegetésnek láttatja. 

Ennek csatlósai, a jezsuiták pedig praktikáikkal tudatosan tartanak vissza bizonyos 

információkat és vezetik félre a nagyközönséget a terv beteljesedéséig. 

A két jezsuita párbeszédét, mint fentebb elhangzott, ezen a ponton a szerző meg 

kívánja szakítani: „Vólnának még ugy vagyon sok titkok mellyeket veled kellene közölnöm; 

de azokat más idöre hallasztom. Mert most hollottál tölem annyit a’ melyröl sok ideig-is 

eleget gondolkodhatol, hogy magadat az én tölem hallott tanúságoknak gyakorlására 

keszitsed.”1220 A lelkes novícius, bár megköszöni az eddig hallottakat, láthatóan nem akarja 

abbahagyni a társalgást. Ezért azt páter Deza egyik prédikációjának felidézésével folytatja. 

A rendalapító életén gúnyolódó résznél használt kötetből ezúttal Pierre Deza (Pedro Deza) 

prédikációjának azon szakaszát citálja, ahol a szentbeszéd az Apokalipszis egyik 

előhírnökéhez, vagyis a hetedik, utolsó trombitaszó előtt alászálló, ködbe burkolózott 

angyalhoz hasonlítja Loyolai Ignácot.1221 Az eredeti prédikációban a bibliai locusból 

                                                 
1217 Uo., 162. 
1218 Uo., 162–163. 
1219 Uo., 163. 
1220 Uo., 163–164. 
1221 Uo., 164. „Azután egy másik, erős angyalt láttam leszállni az égből, felhővel körülvéve, s a fején szivárvány 

volt. Arca olyan volt, mint a nap, lába pedig, mint a tűzoszlop.” (Jel 10.1). 

 



249 

 

származó „ködbe burkolózás” magyarázata legalább hat oldalnyi.1222 Ebből a hat oldalból 

szerkesztette össze a dialógus szerzője a novícius által elővezetetteket. A novíciussal 

elmondatottak alapján egyáltalán nem gyalázta meg Pierre Deza a rendalapítót, mikor a 

jánosi jelenések angyalával azonosította.1223 Ebben az új értelmet nyert szövegben így Deza 

azt állítja „ugy mond, hogy az ö méltóságos és nagyságos tanácsit és igykezetit el-titkollya. 

Azon dolog jegyzi, a’ mi Társaságunknac igazgatását-is, mely az ö cselekedetit ki 

nyilatkoztatta, de annac réguláit és módgyait el-titkollya.”1224 S mikor a bizonyság sátrát 

körülvette sűrű köd,1225 az is azért történt, hogy „annac igazgatásánac módgya oly titkos 

lenne, a’ mellyeket senki se tudhatna-meg.”1226 A novícius pedig éppen „e’ méltóságos lelki 

értelem” miatt akarja megtartani a titkot. Különösen a gyónásokban: „…még ha a’ Királyok 

életéröl és az országoknak veszedelmiröl hallanék-is gyónást, akarmit mondgyanak az 

eretnekek Páter Binétusnak imez értelme felöl, hogy jób minden Királyoknac el-veszni, hogy 

sem mint egyszer ki-jelenteni a’ gyónást.” 1227 

 A professzor, hogy bizonyítsa, Etienne Binet nincs egyedül véleményével a gyónási 

titoktartás bármi áron való fenntartását illetően, páter Cretensisre, Suárezre, Henricus 

Henrique-re és Toletus kardinálisra hivatkozik, akik „eggyül eggyig” egyet értenek 

ebben.1228 A novíciustól megtudjuk, hogy a „Scholában gyakorta” hallott és olvasott 

hasonlókat, s van is egy „meg-jegyzésre való meg-különböztetése Bellarminus 

Cardinálnak”. Mégpedig, hogy a keresztény királyt szabad a fenyegető veszélyről 

tájékoztatni, még a gyónási titoktartás megszegésével is, hiszen ez a „Fejedelem semmit sem 

tudakoskodic a szokás ellen”.1229 Ám az eretnek fejedelem, aki az „Istentül parancsoltatott 

gyónásnac titkos vóltát meg-neveti, és nyilván vagyon hogy el nem szenvedné, hogy a gyóno 

személyt ki ne kerestetné, semmiképpen nem kell meg-jelenteni”.1230 Eszerint a jezsuiták 

vallási alapon választják külön a fejedelmeket, s csak a katolikus királyokat tájékoztatják az 

                                                 
1222 Pedro DEZA, „Predication. Pour la beatification du glorieux Pere, Ignace de Loiola, fondateur de la mesme 

Compagnie”, in Trois tres-excellentes predications prononcees av iovr et feste de la beatification du glorievx 

patriarche le Bien-hereux Ignace fondateur de la Compagnie de Iesvs, trd. P. François SOLIER, 98–174 

(Poictiers: Antoine Mesnier, 1611), 143–148. 
1223 Jesvita paterek…, 164. 
1224 Uo. 
1225 „Felállította az udvart is, a hajlék és az oltár köré, és feltette bejáratára a függönyt. Így aztán minden 

elkészült. Ekkor a felhő eltakarta a bizonyság sátrát, és betöltötte az Úr dicsősége. Mózes nem is tudott bemenni 

a szövetség sátrába, amíg a felhő mindent eltakart, és az Úr dicsősége tündöklött, mert mindent beborított a 

felhő.” (Kiv 40.33–35) 
1226 Jesvita paterek…, 165. 
1227 Uo. 
1228 Uo., 166–167. 
1229 Uo., 167. 
1230 Uo. 

 



250 

 

őket fenyegető veszélyről. Erre pedig az az állítólagos magyarázata Bellarminónak, hogy az 

eretnek király mindenképp elfogatná a gyónó személyt. A professzor, miután elismerte, hogy 

a novícius által elővezetett kitétel „igen nagy okosság”, amit ezért jól meg is kell jegyeznie, 

még két fontos kommunikációs fogásra hívja fel a figyelmét.1231 E kettővel pedig akkor 

élhet, amikor jogtalannak ítélt kihallgatás keretein belül kérdezik a gyónás közben 

hallottakról.1232 

E kettő az ekvivokáció és mentális rezerváció. A szerkesztői dramaturgia a jezsuiták 

kommunikációs technikáinak tárgyalását jól elkülöníti a dialógus korábbi részeiben tárgyalt 

antijezsuita argumentumoktól. Azzal, hogy a mentális rezervációt és ekvivokációt a gyónási 

titokhoz köti, jelzi ebbéli szerepük fontosságát. A Jesvita paterek titkai professzora az 

alkalmazás ismertetését egy figyelmeztetéssel kezdi: „…mivel meg-történhetnék, hogy 

valamikor oly Bíró avagy Tyrannus eleiben kellene menned, a’ ki nem csak azt tudakozná-

meg ha tudnálé abban valamit a’ mit teneked csak a’ gyónáskor jelentettek-meg, ollyankor 

hazugság nélkül nyilván azt felelheted hogy te semmit sem tudsz, mert az hamissan 

tudakozik te töled, és a’ hol illyen kérdés lészen, nem arra kell felelned a’ mit kérd, hanem 

arra a’ mit kérdeni kellene; továbbá hogy azt, tudod ugy mint Isten, nem ugy mint ember.”1233 

Ha ezzel megelégszik a kérdező, akkor meg van mentve az ügy.1234 Ha nem, és még mindig 

rákérdez a gyónásban hallottakra, akkor a kibúvót a jezsuita professzor Gabriel Vazquez 

páterre hivatkozva ismerteti meg tanítványával.1235  Ez így hangzik „…nem mondhatnád 

hogy te nem hallottad, mert hazudnál benne, sem azt nem felelhetnéd hogy te arról semmit 

sem mondasz, avagy azt feddenéd a’ ki töled igy kérdezösködnék, mert a’ gyónást 

gyanúságban hoznád. Mit kell tehát cselekedned?”1236 A kérdésre a szövegtér professzora a 

két technika alkalmazásával válaszol: „Tagadnod kell, hogy te azt a’ gyónásban nem 

hallottad, de ott kell szivedben értened, ugy tudni-illik, hogy tenéked megmondgyam, avag 

valamit szóllyak felöle; a’ mely úton elléggé meg-mented lelked-isméretit. Ez a’ 

csavargásnak és elmében meg-tartásnak tudománya…”.1237 Ha a fenti idézetet összevetjük a 

latin szöveggel, a két kifejezést, a csavargást és az elmében meg-tartást így olvashatjuk: 

„Haec est doctrina aequivocationum et reservationum”.1238 

                                                 
1231 Uo., 167–168. 
1232 Uo., 168–169. 
1233 Uo., 168. 
1234 Uo. 
1235 Uo, 170. 
1236 Uo., 168. 
1237 Uo., 168–169. 
1238 Mysteria patrvm...1633, 196. 

 



251 

 

 Figyelemre méltó, hogy a Jesvita paterek professzora ezzel kapcsolatban megemlít 

bizonyos vádolókat, akik „magokat Pápistáknak mondgyák”.1239 Ilyen mindjárt az angol 

bencés szerzetes, John Barnes (Johannes Barnisius), aki Párizsban kiadott könyvében a 

jezsuita „Lessius, Parsónius és egyebek ellen” lépett fel.1240 Ezzel a dialógus rávilágít, hogy 

a jezsuiták saját hittársai sem nézik jó szemmel ezeket a technikákat. Ennek ellenére a 

novíciusát oktató mester kijelenti: „…oly hasznos tudomány ez, a’ melynek gyakorlását 

minékünk el nem kell hadnunk.”1241 Az angol bencés könyve után a professzor a szintén 

katolikus Simon Vigor királyi tanácsos André Duvall ellen írt pamfletjéből, az 1613-ban 

megjelent Ex responsione synodali data Basiliae-ből idéz: „Vagyon más végezése a’ 

Constántiai Gyülekezetnek azok ellen, kik a’ feleletben való tétovázással élni szabadosnak 

tanittyák, a’ mely az Ignátiusoknak-is uj tudományok. Mert a’ feleletben való tétovázást 

javallani, és irással meg-erössiteni, nints semmi a’ melyben nagyob eretnekség légyen, söt 

az a’ Thalmudistáknak ördögi tudománya. A’ hol azt-is hozzá teszi, Hogy az egyenessen 

ellenkezik az Isten törvényével, a’ Sz. Atyák tudományával, és a’ Pápák végezésivel.”1242 

Majd újból megjegyzi: „Ez esztelen emberek ki akarják venni kezünkböl, a’ mi 

Társaságunknak igen hasznos mesterségét, a’ mellyet ök soha végben nem visznek.”1243 A 

szatirikus dialógus a novíciussal mondatja ki, hogy ezek kifejezetten jezsuitákhoz kötött, új 

találmányok: „Bóldog a’ mi idönk, melyben a’ mi Jesuitáink tanitása által, most kezdettünk 

ennyire bölcselkedni.”1244 Hogy a dialógus az ellenséges indulatokat még inkább 

felkorbácsolja, a professzor válaszát így fogalmazza meg: „[m]ás alkalmatossággal 

egyebeket is megtanithatsz azon mesterségre és gyakorlásra…”1245 

A dialógus záradéka 25 további cikkelyt ismertet vegyesen Toletustól, Bellarminótól, 

Lessiustól, Sancheztől és Vazqueztől, melyeket a páter professzor azonban nem kíván 

kifejteni, csupán felsorolja azokat novíciusának.1246 Ezek a rövid idézetek többek között 

olyan témákat is tárgyalnak, mint például a másnak okozott kár visszafizetési kötelessége 

                                                 
1239 Jesvita peterek, 169. 
1240 Uo. 
1241 Uo. 
1242 Uo., 169–170. „Aliud decretum, Concilii Constantiensis est aduersus eos, qui aequiuocationibus vtuntur: 

quae etiam est noua Ignatianorum doctrina, Aequiuocationem enim probare, & scriptis confirmare, nihil est 

quod magis haeresim sapiat: immo Sathanicam doctrinam Talmudistarum, […] Hoc autem ex aduerso pugnat, 

cum lege Dei, doctrina Patrum, decretis Pontificum.” Ex responsione synodali data Basiliae oraturibvs D. 

Eugenij PP. IV. in congregatione generali III. Non. Septembr. M.CD.XXXII. De auctoritate cuiuslibet Concilii 

generalis supra P.P. & quoslibet fi deles pars praecipua, et in eam Commentarius, (Cologne: Sumptibus 

Teophilus, 1613), 85r. 
1243 Jesvita peterek…, 170. 
1244 Uo., 171. 
1245 Uo. 
1246 Uo., 173–181. 



252 

 

alóli kibúvás; az egészség megóvása miatti paráználkodás; a kockázás bizonyos 

körülmények közötti engedélyezése; a gyermek lúgban, hús- és hallében való, vagy kis 

ládában a kútba leeresztve keresztelésének engedélyezése; vagy hogy nem halálos bűn az 

állatok ocsmányabb részeinek vakargatása, mert abból csupán „fél-részént” való 

gyönyörűség keletkezik. 

Ezeknek meggyőzésben betöltött szerepéhez érdemes megjegyezni, amit Heidi Buch 

figyelt meg a jezsuitaellenes kiadványok vizsgálata közben: bár a kiadványok sokszor hiteles 

forrásokra hivatkoznak és az objektivitás erősítésére részleteket tartalmazhatnak a rend 

hivatalos kiadványaiból, ez a tudományosság csupán látszólagos. Az iratok ettől függetlenül 

javarészt megmaradnak a pletykák és skandalumok gyűjteményének szintjén.1247 Ezzel 

kapcsolatban az is fontos lehet, amit Keith M. Botelho írt le a kora újkori hitelességgel és 

szóbeszéddel kapcsolatban. Véleménye szerint, ha valami nyomtatásban jelent meg, azt 

gyakran a hitelesség jelének tekintették még akkor is, ha nem volt mentes a szóbeszédtől 

(rumor). Az, hogy egy bizonyos információt támogatott-e a befogadó közeg, nem 

bizonyíthatóságán, hanem sokkal inkább hiten alapult; főleg, ha megfelelt a hallgatóság 

reményeinek vagy félelmeinek. S mivel a szóbeszéd természetéhez hozzátartozik az eredeti 

információt torzító anonimitás, ezért az, hogy valaki fültanúja volt az elhangzottaknak, 

meghatározó jelentőséggel bírt az igazságtartalom hitelesítésében.1248 Továbbá azt is kifejti, 

hogy a szóbeszéd megítéléséért felelős fül a kora újkori értekezésekben úgy jelenik meg, 

mint az információk szelektálásáért és megkülönböztetéséért felelős szerv. Így pedig az ez 

által hallottak bizonyosságának szükséglete gyakran felülírta a vizuális bizonyosság 

szükségességét.1249 Mivel a Jesvita paterek titkai összeállítója kínosan ügyel arra, hogy 

mindig pontosan lehivatkozza az idézetteket, a kiragadott szövegrészek néha képtelen 

tartalmai is a hitelesség mozzanatát tartalmazzák. Az azokat megelőző dialógus egésze pedig 

néha száz lapnyi terjedelemben, tudományos igénnyel értekezik a kifejteni kívánt 

tartalmakról. Utóbbi tehát megint csak a hitelesítést szolgálhatja, melynek hatására ez a 

huszonöt rövid, egymás után sorjázó citátum is a hitelesség, hihetőség köntösét ölti magára.         

  

                                                 
1247 PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”..., 27–28. 
1248 Keith M. BOTELHO, Renaissance Earwitnesses: Rumor and Early Modern Masculinity (New York: 

Palgrave Macmillan, 2009), 12. 
1249 Uo., 2. 



253 

 

4.4. A Jesvita paterek titkai feltételezett konfesszionalizációs hatása 

A Jesvita paterek titkai magyarországi konfesszionalizációs hatásainak feltérképezése nem 

végezhető oly módon, ahogy az Kecskeméti C. János és Alvinczi Péter esetében történt. 

Ugyanis a kiadvány nem önálló munka, hanem fordítás. Épp ezért nem kérhető rajta számon 

az a Kecskeméti C.-nél és Alvinczinél tapasztalható, kifejezetten magyarországi közegben 

felmutatott és önállóan megalkotott valamilyen felekezeti identitás megléte sem. A kis 

kiadvány 1622-es eredetije és a magyar fordítás alapját képező 1631-es és 1633-as kiadások, 

határozott jezsuitaellenességük okán, tematizálják azt az egyetemes protestáns 

közhangulatot, mely főleg a 17. század korai évtizedeinek általános érvényű jelenségeként 

tűnt fel. Valószínű, hogy éppen ez az egyetemlegessége tette alkalmassá arra, hogy a 

névtelenség, a látszólagos külső támadás és a meglepetés erejét kihasználó magyar fordítás 

egy bizonyos helyen, nevezetesen az 1650-es évek Kassáján még mindig a felekezeti csaták 

alakító tényezőjévé válhasson.  

A szatirikus dialógus összeállításakor felhasznált iratok idézeteinek gondos 

megválogatása és hatékony elrendezése, egymásba fűzése olyan textust alakított ki, mely 

párbeszédes, könnyen befogadható formában nyújt a szerző szándékának megfelelő 

ismereteket olvasói számára a jezsuitákról, azok „titkairól”. A kiadvány sikertörténete 

alighanem azzal a találékonysággal és közérthetőséggel áll összefüggésben, ami elősegítette 

a jezsuiták fekete legendájának széles néprétegekhez való eljuttatását és mélyebb 

tudatosítását. A szatirikus közlésmód mindezt úgy támogatja, hogy elsőként maró gúnnyal 

igyekszik nevetségessé és hiteltelenné tenni a rendalapító Loyolai Ignácot; s így az egész 

Jézus Társaságát. Majd a jezsuita rend állítólagos morális romlottságának, 

istenkáromlásainak és a társadalom egésze elleni titkos, állítólagos konspirációinak 

leleplezésével főként a befogadók haragjára és felháborodására számít.1250 

Minden bizonnyal ezen képességei tehették igazán hatékony és népszerű fegyverré a 

jezsuiták elleni küzdelmek, felekezeti csatározások során. A dialógus argumentációját 

erősítő történelmi példák javarészt a francia közeg ismert vagy kevésbé köztudomású 

pillanataihoz kapcsolódnak. Talán nem téves az a feltételezés, hogy ezekkel sem volt teljes 

mértékben tisztában például a korabeli magyar olvasó. A jezsuita praktikákat leleplező 

kiadvány azonban e tudás hiányában is képes lehetett megrajzolni azt a bizonyos és 

egyetemes negatív képet, mely párhuzamok felfedezésére, az adott közegre való 

vonatkoztatásra is talán alkalmas lehetett. Meglátásom, hogy mindez némileg választ adhat 

                                                 
1250 PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”..., 25–27. 



254 

 

arra a kérdésre, hogy a Fides Iesv et Iesvitarvm és a Jesvita paterek titkai miért az adott 

időpontokban került hazánkban lefordításra és kiadásra. A katolikus megújulás kezdetét 

jelentő tridenti zsinat után egy évtizeddel, 1573-ban kibocsátott Fides Iesv et Iesvitarvm mint 

kontroverzteológiai traktátus teológiai alapon támadja a katolikus restauráció élharcosának 

kikiáltott Jézus Társaságát. A rend egyre sikeresebb térítő tevékenységével, továbbá politikai 

térnyerésével a teológiai argumentáció mellett már megjelentek a határozott politikai jellegű 

támadások. Ez az érvelésbeli bővülés jól beazonosítható a Jesvita paterek titkaiban. 

A magyar területek református konfesszionalizációs folyamatának egyik korai 

szakaszában került kibocsátásra az az alapvető hitágakat tárgyaló Fides Iesv et Iesvitarvm, 

mely ezek különbségeit veszi sorra; kizárólag csakis idézetek segítségével. Teszi ezt 

ráadásul egy olyan közegben, ahol a jezsuiták végül sikeres megtelepedése és területi, 

szellemi térnyerése fenyegetést jelentett a felekezeti önmeghatározásukat épphogy elkezdő 

protestánsokra nézve. A majd’ 40 évvel később kiadott Jesvita paterek titkait ezzel szemben 

már egy olyan környezet számára fordíthatták, amelyben a felekezeti hovatartozás erősítése, 

a felekezeti határok minél pontosabb kijelölése mellett az elsődleges szempont a lehető 

legszélesebb körű olvasóközönség megszólítása. Így a Kassán párhuzamosan zajló, 

katolikus és református felekezetek szervezeti kiépülési folyamataiban hatásos 

véleményformáló fegyverként funkcionálhatott a jezsuiták titkait, még pontosabban politikai 

titkait saját szavaikon keresztül leleleplezni kívánó nyomtatvány. Ezt a törekvést pedig 

minden bizonnyal megkönnyíthette a szatírát és a nevetséges retorikai megfontolásait 

hasznosító dialógus sokrétű jezsuitaellenessége, valamint a bonyolult politikai tartalmak 

ellenére: közérthetősége és olvasmányossága.  

   



255 

 

5. PÁR APRÓ ÉSZREVÉTEL CZEGLÉDI P. ISTVÁN EGY VERES 

TROMFOSDIJÁHOZ 

Bár az Egy veres tromfosdit iádtzó sandal barátomnak, játék el vesztéseért valo meg-

piricskeltetése című nyomtatvány címlapján nincs feltüntetve sem szerző, sem kiadási hely, 

sem évszám,1251 már M. Nagy István is Czeglédi P. István vitairataként tartotta azt számon 

1899-es disszertációjában.1252 A nyomdatörténeti vizsgálat bizonyította, hogy az Egy veres 

tromfosdi a kassai nyomda terméke.1253 A kiadás évét pedig a címlapon a így rejtették el: 

„VraM IesVs ChristVs,/ DorgáLd meg a’ sátánt!”, melynek feloldása 1666.1254 A 

feltételezett szerző, Czeglédi P. István ezzel a mai ismeretek szerint válasz nélkül maradt 

írásával ahhoz a Sárospatakon 1666–1667-ben zajló polémiához kívánt hozzászólni, mely a 

kálvinista vallás régisége kapcsán robbant ki Kis Imre jezsuita páter és Pósaházi János 

sárospataki református tanár között. Czeglédi műve a tizenkét kiadványt magába foglaló 

hitvitabokor hetedik darabja.1255 Heltai János megállapítása, hogy Czeglédi 1666 

novemberében vagy decemberében készült el művével, s azért érezte szükségesnek, hogy a 

különben sárospataki résztvevőkkel zajló vitához hozzászóljon, mert a katolikusok által írt 

munkákat a kassai Türsch-nyomdában nyomtatták.1256 A Czeglédi P. István Egy veres 

tromfosdiját is magába foglaló Kis–Pósaházi-polémia jelentőségét az adja, hogy közvetlenül 

a protestánsok gyászévtizedét megelőzően, a magyarországi hitviták utolsó intenzív, 1663 

és 1670 közötti időszakának kellős közepén zajlott le.1257 

  

                                                 
1251 CZEGLÉDI István, Egy veres tromfosdit…, címlap. 
1252 M. NAGY István, Czeglédi István polemikus író a XVII. században (Kolozsvár: Ny. Gombos Ferenc 

Könyvnyomdája, 1899). Heltai János szerint „az egész munka stílusa és érvelési módja semmi kétséget sem 

hagy afelől, hogy szerzője Czeglédi István, […] teljesen egyértelműen bizonyítja Czeglédi szerzőségét az 

előszó egyik passzusa is, amely […] postumus megjelent teológiai szintézisére utal […] Kész már a Sion 

vára…” HELTAI János, „Kis Imre és…II”, 310–343. 
1253 RMNy 3279. 
1254 CZEGLÉDI, Egy veres tromfosdit…, címlap. 
1255 RMNy 3279. 
1256 Uo. Vö. HELTAI, „Kis Imre és Pósaházi …II”, 320. 
1257 HELTAI János, „Kis Imre és…I”, 170. 



256 

 

5.1. Egy megjegyzés a nyomtatvány szerkezetéről 

Czeglédi P. István művének szerkezetét ismertette a kutatás,1258 ezért én ennek csupán 

legfontosabb megállapításait emelem ki. Munkáját Czeglédi P. két nagyobb egységre osztja: 

az első, fő részben Vy vallas címen idézi Kis Imre Tök, makk, zöld, veres tromfjának 

állításait, és Regi igaz hit címen válaszol azokra. A második részben azt igyekszik 

bizonyítani, hogy mivel a Jézus Társasága a reformáció után huszonhárom évvel alakult, a 

jezsuiták vallása az új, nem pedig Calvinusé. Ezen állítását szillogizmusba foglalja, majd ezt 

a szillogizmusát egy két hasábba szedett táblázattal bizonyítja, ahol a Regi paterek és Vj 

jesvitak címek alatt „tizenkét fontos teológiai közös helyről” értekezik.1259 Az egyházatyák 

idézeteit a reformátusokéval megegyezőnek, a jezsuita teológusokét pedig az 

egyházatyákétól eltérőnek minősíti.  

 Az Egy veres tromfosdi szerkezeti felépítéséről mindezekhez még a következő 

megállapítások járulnak. Az első, fő rész szembetűnő sajátosságai a Kis Imre állításain szinte 

egyfolytában gúnyolódó kommentárok, felháborodott felkiáltások és kiszólások. A 

szövegben bőségesen találunk idézeteket, ám ezek tetemes része – persze a teológiai 

argumentálás erősítése mellett – leginkább a Jézus Társasága istenkáromlásainak és káros 

tevékenységének leleplezésére, továbbá agresszívnek beállított terjeszkedésének 

ecsetelésére szolgálnak. Meglátásom szerint az első szakasztól merőben eltérő képet mutató 

második rész felépítése és vitatechnikája rokonítható a Kecskeméti C. János által lefordított 

Fides Iesv et Iesvitarvméval. A nyomtatványban tizenhat fontos teológiai hely kerül 

kifejtésre: „1. Az Szent Irasrol; 2. Az bünrül; 3. Az Törvenyröl; 4. Az Evangeliomrol; 5. Az 

Szabad akaratrol; 6. Az Hitröl; 7. Az meg igazulasrol; 8. Az io cselekedetekröl; 9. Az elegh 

tetelröl; 10. Az szenteknek segitsegül valo hivasarol; 11. Az Vr Vacsoraiarol; 12. Az Emberi 

talalmanyokrol 13. Az képekröl; 14. Az Nötelensegröl es Hazassagrol; 15. Az 

Purgatoriumrol; 16. Az Anyaszent-egyhazrol.”1260 Az Egy veres tromfosdiban tizenkettő: 1. 

A szentírásról; 2. Az Istenről és az ő munkáiról; 3. A bűnről; 4. A szabad akaratról és 

kegyelemről; 5. A Krisztusnak tiszteiről; 6. A megigazulásról és a jó cselekedetekről; 7. A 

poenitentiáról; 8. A sakramentumokról közönségesen; 9. A keresztségről; 10. Az 

úrvacsorájáról; 11. Az ecclesiáról; 12. Az antichristusról.1261 A Fides Iesv et Iesvitarvm a 

hamisnak ítélt álláspontjait Iesuitak tudomanya címen közli, álláspontját pedig a jezsuiták 

                                                 
1258 HELTAI, „Kis Imre és Pósaházi…II”, 320–321. 
1259 Uo., 321. 
1260 KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm…, )( )( )(3v. 
1261 HELTAI, „Kis Imre és Pósaházi…II”, 321. 



257 

 

saját írásaiból (Censvra Coloniensis és Petrus Canisius valamely kátéja) támasztja alá. Majd 

ezt követően mint Iesus tudomanya ezeknek többé-kevésbé szó szerinti tagadását adja, 

melynek erősítésére Bizonsagok. Prophetak, Evangelistak, Apostolok címen bibliai 

locusokat sorakoztat fel a tévesnek ítélt jezsuita tanok cáfolatára. Argumentálását – az Egy 

veres tromfosdihoz hasonlóan – végül Paterek bizonsaghi címen egyházatyáktól vett 

idézetekkel zárja le. Ugyan az Egy veres tromfosdi második részében a Czeglédi P. István 

stílusának szerves részét képező szatirikus hang pár mondat erejéig néhol megjelenik,1262 a 

meggyőzés eszköze nem ez, hanem sokkal inkább a gondosan megválogatott idézetpárok. 

Az elmondottak alapján gondolom, hogy a Fides Iesv et Iesvitarvmban használt, a 

kontroverzteológiai traktátusokat jellemző, szinte kizárólag csak idézetekre minimalizált és 

azokat ütköztető argumentációs technikára ismerhetünk rá az Egy veres tromfosdi táblázatba 

rendezett második szakaszában.1263 

 Tény, hogy a két nyomtatvány artikulusai közül hat fedi egymást, továbbá a Fides 

Iesv et Iesvitarvm által külön tárgyalt jócselekedetekről az Egy veres tromfosdi is értekezik, 

csak épp a hatodik pontban a megigazulással együtt, egy artikulusként. Ám a két kiadvány 

által idézett egyházatyák és műveik nem feltétlenül mutatnak határozott egyezéseket. Így 

tehát nem állítható teljes bizonyossággal, hogy Czeglédi P. István forrásként használhatta 

volna a Kecskeméti C. János által magyarra is lefordított Fides Iesv et Iesvitarvmot. Az 

azonban figyelemre méltó, amit az Egy veres tromfosdinak Keszület címmel ellátott rövid 

előszavában olvashatunk: „Nem csak a sz. irásbul, mellyet ük […] minden felé hajtathatando 

viasz orrnak neveznek…”1264 Mint az korábban látható volt, ugyanez a kép szerepel a Fides 

Iev et Iesvitarvm, Szentírást tárgyaló I. kaputjában, valamint a nyomtatványnak a lutheránus 

Johann Marbach által írt előszavában.1265 Továbbá azt is érdemes szem előtt tartani, hogy a 

másik, kifejezetten jezsuitaellenes kiadványként számon tartott Jesvita paterek titkai 

feltételezett fordítója Czeglédi P. István. Ha ez igaz, akkor jelezhet valamit, hogy az 

szatirikus dialógus magyar, 1657-es váradi kiadását csupán egy évvel előzte meg a Fides 

Iesv et Iesvitarvm mára sajnos példányból nem ismert második, 1656-os pataki kiadása 

(RMNy 2663). 

   

                                                 
1262 MOLNÁR, „A gúny eszközei…”, 83–94. 
1263 PAINTNER, „Des Papsts neue Creatur”..., 142–162. 
1264 CZEGLÉDI, Egy veres tromfosdit…, 4. 
1265 KECSKEMÉTI C., Fides Iesv et Iesvitarvm…, 28 és )( )(3r–)( )(3v. 



258 

 

5.2. Egy lehetséges latin forrás: Jubileum, sive speculum iesuiticum 

Az RMKT vonatkozó kötetéből és az RMNy incipitmutatójából kiderül, hogy a VIII. Orbán 

pápa által feloszlatott jezuitisszákon gúnyolódó négysoros Az asszonyok jezsuiták társaivá 

lévén… kezdetű versike szerepel nemcsak az 1657-es, talán Czeglédi P. Istvánhoz is köthető 

Jesvita paterek tikaiban, hanem az 1666-os Egy veres tromfosdiban is.1266 A kiadványokban 

közölt költemények elhanyagolható, azaz egyetlen betű és apróbb tipográfiai 

különbségeinek figyelembe vételével kijelenthető,1267 hogy az Egy veres tromfosdiban 

szereplő vers megegyezik a Jesvita paterek titkainak versével. 

 Mivel az Egy veres tromfosdiban továbbá nemcsak a magyar vers, hanem a 

költemény latin, Foeminaeus sexus sociis immixtus Jesu… kezdetű szövege is szerepel,1268 

kézenfekvőnek tűnik, hogy a latin verset a Jesvita paterek titkai forrásának tekinthető 

Mysteria patrvm iesvitarvm 1631-es vagy 1633-as latin nyelvű kiadásából ismerhette és 

vehette át Czeglédi. A kora újkor népszerű jezsuitaellenes kiadványai közül Johann 

Leonhard Weidner 1643-ban kiadott, Jubileum, sive speculum iesuiticumában is 

megtaláltam e latin költeményt (továbbiakban: Jubileum). Forrásként ez olvasható: „Capita 

praecipua eius bullae recitantur in appendice Mysteriorum Iesuitarum p. 206. &c. Ubi sub 

finem hi versus legantur. Foeminaeus sexus sociis immixtus…”1269 Az idézett vers ennek 

alapján a Mysteria patrvm iesvitarvm valamely kiadásából való. Weidner nyomtatványát 

kissé tüzetesebben átlapozva tűnt fel, hogy sok esetben egyezés fedezhető fel az Egy veres 

tromfosdi első részének latin idézetei és a Jubileum szövege között. Erre alapozva 

feltételezem, hogy Czeglédi P. István talán ismerte és felhasználta Weidner e kiadványát 

vitairatának elkészítésekor. A szerző és kiadás helye nélkül megjelent 1643-as Jubileum 

összeállítójáról, Johann Leonhard Weidnerről (1588–1655) kevés adat áll rendelkezésre. Az 

Allgemeine Deutsche Biographie szerint Weidner 1636-ban a nymwegeni Gelehrtenschule 

rektorhelyettese, 1648-tól a maastrichti Lateinschule rektora, majd 1650-től egészen haláláig 

az újjászervezett heidelbergi gimnázium rektora volt.1270 A Jubielumon kívül ismertebb 

                                                 
1266 Régi Magyar Költők Tára: XVII. század, 9., A két Rákóczi György korának költészete (1630–1660), szerk. 

VARGA Imre, (Budapest: Akadémiai Kiadó, 1977), 699; Régi magyarországi nyomtatványok 1656–1670, IV, 

szerk. HELTAI János, PAVERCSIK Ilona, PERGER Péter és P. VÁSÁRHELYI Judit (Budapest: Akadémiai Kiadó, 

2012), 1235. 
1267 Jesvita paterek titkai…, 188; CZEGLÉDI, Egy veres tromfosdit…, 108–109. 
1268 CZEGLÉDI, Egy veres tromfosdit…, 108. 
1269 Az 1631-es év történéseinek részeként: WEIDNER, Jubileum, sive speculum…, ………….. 
1270 Ludwig Julius FRÄNKEL, „Johann Leonhard Weidner”, in Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 44, 463–

471, (Lipcse: Verlag von Duncker & Humblot, 1898), 465. 

 



259 

 

művei még az 1640–1641 körül, a Jézus Társasága centenáriumára közrebocsátott Elixir 

iesviticvm, valamint az 1643-ban, 1645-ben és 1653-ban kiadott Hispanicae dominationis 

arcana. A Jubielumhoz hasonlóan e műveken sem találkozunk a szerző nevével, s 

mindhárom munka kompiláció: leginkább szemelvény-gyűjtemény,1271 azoknak mintegy 

katalógusa. 

 A Jubileum jellegzetessége, hogy a jezsuitákkal kapcsolatos elmarasztaló 

szövegeket, szemelvényeket kronologikus elrendezésben, 1540-től 1641-ig évről évre közli, 

megkönnyítve ezzel a nyomtatvány használatát. Az 1639-es évet követően, a kiadvány 186. 

lapjától egy tizenhét tételből álló Mantissa következik,1272 majd a 220. lapon a szöveg az 

1640. és végül 1641. év történéseivel folytatódik. Mivel a művet elkészítő Weidner 

kommentárt nem fűz a jezsuitákról összegyűjtöttekhez, így maguk a gondosan 

megválogatott és közölt szemelvények a jezsuitaellenes kritika hordozói.1273 

A Jubileumról általánosságban elmondható, hogy számos alkalommal idéz olyan 

terjedelmes történeti munkákat, mint Jacques Auguste de Thou (Thuanus) latin nyelvű 

Historia sui temporisa, Petrus Mattheus Historicus Gallicusa, latin nyelven Nicolaes van 

Wassenaer többkötetes történelme (Historisch verhael alder ghedenck-weerdichste 

geschiedenisse…), valamint Willem Baudaert és Emanuel van Meteren (Meteranus) történeti 

munkái. Ezen kívül előszeretettel hasznosít jezsuitaellenes iratokat: vagyis Elias 

Hasenmüller valamely írását – valószínűleg a Historia jesuitici ordinist –, Étienne Pasquier 

Le catéchisme des jésuites című művének egyik latin fordítását, továbbá a Mercurius 

Jesuiticust és Alphonsus de Vargas (Kaspar Schoppe) Relatio ad reges & principes 

christianosát. Az Egy veres tromfosdi első részében az imént felsorolt művek mindegyikéből 

találunk számos részletet, a Jubileummal megegyező módon hivatkozva. Mivel Czeglédi P. 

ezeket az átemeléseket gyakran évszámmal is ellátja, ez megkönnyíti a Weidner munkájában 

való keresést, mely évről évre gyűjti össze az eseményeket. 

A terjedelmi keretek nem teszik lehetővé, hogy minden szövegegyezést ismertessek, 

ezért a következőkben csupán két szemelvényfüzért szeretnék ismertetni. Az elsőt Czeglédi 

P. István abban a hosszabb érvelésében hasznosítja, mely összeköti a kálvinisták vallását a 

12. századi valdensekével azért, hogy az első régiségét bizonyíthassa.1274 Tehát ez szerves 

része a vita magját képező, a kálvinista vallás régiségét firtató polémiának. Ennek során 

                                                 
1271 Uo., 468–470. 
1272 WEIDNER, Jubileum, sive speculum…, 186–219. 
1273 FRÄNKEL, „Johann Leonhard Weidner”, 469. 
1274 A huszitizmus és a reformáció előzményének számító 12. századi valdensek tanításait a III. lateráni zsinat 

eretneknek bélyegezve elítélte. MKL. Ld. a valdiak szócikket. 



260 

 

Czeglédi P. a Pósaházi Jánosnak és Kis Imrének a kérdést érintő nézeteltéréseit ismerteti. 

Kis Imre szerint a két vallás azért nem lehet azonos, mert „állat szerént való” különbség van 

közöttük. A kálvinisták tagadják ugyanis, hogy Istennek törvényeit senki be nem tölti és be 

nem töltheti. Ezzel szemben a valdensek korábban még csak azt állították, hogy Isten 

törvényeit senki be nem tölti.1275 Czeglédi P. István kilenc pontba szedett érvelésével veszi 

védelmébe Pósaházit,1276 melynek lényege ez: bár igaz, hogy Pósaházival együtt a 

kálvinisták tagadják a törvény betöltésének lehetőségét és annak cselekedettel való 

véghezvitelét is, ám aki a cselekedetből és az arra való hajlandóságból két különböző „állatot 

csinál”, az tévesen jár el, vagyis, Czeglédi gúnyos és megvető szavaival élve: „…annak 

dolga gezemitze s-pökedék”.1277 E kilenc pontos argumentálása hetedik pontjától építi be a 

feltételezésem szerint Weidner Jubileumából származó idézeteket. A kontextus sem kevésbé 

figyelemre méltó. Kis Imre a Czeglédi P. által idézettek szerint azt írja, hogy Pósaházi 

egészen „Budában ment” ezen, a törvény betöltésének lehetőségét és annak cselekedettel 

való véghezvitelét magyarázó feleletéért. Ezzel kapcsolatban jegyzi meg éles hangon 

Czeglédi: „Nem Posaházi János jár Budában, hanem Te, s-hozzád hasonló Hüssök”.1278 

Majd ehhez fűzi azt a történelmi exemplumot, miszerint a jezsuiták annak reményében 

mentek sereggel a török császárhoz, hogy a görög keresztényeket vele megölethetik. Mivel 

Istennek nem tetszett ez a „konspiráció”, a tanácskozás után szélvészt és villámot küldött 

közéjük, így a szultán, félve az isteni haragtól, meggondolta magát s akit csak elfogathatott, 

lefejeztetett. Czeglédi P. e leírásának forrását az Egy veres tromfosdi margóján ekképp jelöli: 

„(b) Bernh Lampe, in Continuatione relationis Hist Wassenaer, p. 19. mense Septemb.”1279 

Weidner Jubileumában megtalálható a történet az 1630-as év eseményeként, 

forrásmegjelölése pedig Czeglédi P. István munkájával szinte teljesen megegyező: 

„Bernhardus Lampe, in Continuatione relationis hist. Wassenaer, p. 19. mense 

Septembri”.1280 Czeglédi a nyolcadik pontban Thuanusra hivatkozva figyelmezteti Kist, 

                                                 
1275 CZEGLÉDI, Egy veres tromfosdit…, 88–89. 
1276 Uo, 89–97. 
1277 Uo., 95. 
1278 Uo, 95. 
1279 Uo.  
1280 A latin szöveg Weidnernél így hangzik: „1630. Non satis Iesuitis in imperio Romano, & aliis Orbis Europae 

regnis cruenta sua consilia in effectum dare est, sed etiam illa in Regno Turcico efficere voluerunt, dum post 

longas deliberationes, instantiis tandem apud Magnum Sultanum effecerunt, ut iis potestatem plenam daret, 

Graecos Christianos interficiendi Contigit autem quodam die, cum in Consilio congregati consultarent, quâ 

ratione Laniena haec commodissime perficeretur, ut subitò maxima oriretur tempestas, & fulmen in conclave 

irrumpens, in quo congregati erant, ita eos attonitos redderat, ut tantum non metu exanimati in terram 

conciderent, & pulvinaria, quibus delicati isti paupertatis devotissimi cultores insidebant, concremarentur: 

Sicque haec ipsorum internecina conspiratio, in fumum abiit. Sultanus, postmodum melius informatus & 

 



261 

 

hogy már Guidicio kardinális sem javallotta a Társaságot,1281 majd egy Meteranustól 

származó citátummal világít rá arra, hogy a párizsi parlament sem erősítette meg a rendet.1282 

Mi több, Czeglédi P. István látta a párizsi Sorbonne egyik konklúzumát is, mely szerint a 

rend tagjai a hit dolgai számára veszélyesek s az egyház békéjét megbontják.1283 Majd az 

argumentálását záró kilencedik pontban, a margó tanúsága szerint megint egy Meteranus-

idézettel hívja fel olvasói, és persze Kis Imre figyelmét, a Jézus nevével való visszaélésre: 

„Mert, tudod hiszem, miképpen utált legyen titeket […] ötödik Sixtus Papa, hogy nem 

Ignatiusnak, hanem a Jésusrul nevezitek magatokat; (holot a töb Rendek, ki Benedektül, ki 

Ferenctül &c. Nemis keltek fel az étzakai könyörgésre, mint egyéb Barátok. Páralliké vallyon 

a Fejed it? holot: Vajki nagy dolog, Papa haragjában esni! Tromf ki erre!”1284 

Az iménti idézet kihívó záradékához kapcsolódva meg kell jegyezni, hogy az Egy 

veres tromfosdi további, néhol kifejezetten szatirikus éleit adó forrás ismét csak Weidner 

nyomtatványa lehet. Az átemelések tanúsága szerint az ellenfél Kis Imrét „ekéző” és rajta 

keresztül az egész rendet leleplezni kívánó megnyilatkozásait ugyanis Czeglédi P. István 

ismét ebből emelhette át. Ilyen esetekben azonban a kiadványnak nem a történelmi példákat 

szolgáltató szemelvényeihez, hanem a jezsuitaellenes iratokból származó részleteihez nyúl. 

Ebből is csupán egyetlen idézetfüzért szeretnék ismertetni. A hosszabb szakasz Kis Imre 

Tök, makk, zöld, veres tromfjának azt az állítását támadja, mely szerint Pósaházi János nem 

tesz különbséget actus és potentia között.1285 A Pósaházi–Kis-vitába kívülről beleszóló 

Czeglédi P. először megjegyzi, hogy Kis Imre csakis az evangélikusok bosszúságára él ilyen 

„semmivel”. Majd ekként folytatja: „De tudom, hogy Te-is a Keresztyének öszve-

vesztésének Fia vagy…”1286 Aztán egymás után hivatkozza az 1612-es év történéseként 

Willhelmus Baudartius (Willem Baudaert) és 1625-ösként Nicolaes van Wassenaer 

munkájának egy-egy szakaszát.1287 Ezután fordul át a támadás hangvétele sokkal élesebbre. 

                                                 
sentiens consilia ista infernalia, Deo summopere displicere, sententiam suam mutavit, & contra authores hujus 

consilii tam horrendi, sententiam poenâ talionis pronunciavit. Quare quotquot capi potuerunt, capti, & 

decapitati sunt, sicque peccati & poenae Hammanis facti sunt participes. Bernhardus Lampe, in Continuatione 

relationis hist. Wassenaer, p. 19. mense Septembri.” WEIDNER, Jubileum, sive speculum…,180–181. 
1281 CZEGLÉDI, Egy veres tromfosdit …, 96; WEIDNER, Jubileum, sive speculum…, 1. 
1282 Uo.; Uo., 15–16. 
1283 Uo.; Uo., 19. 
1284 CZEGLÉDI, Egy veres tromfosdit…, 96–97. „1590. Sixtus V. Papa in senectute non admodum favebat 

Iesuitis, reprehendens eos, qoud mallent Iesuitae, á Iesu dici, quam Ignatiani, ab Ignatio, cum tamen reliqui 

Ordines, ut Benedictini, Dominicani, Franciscani, &c. non turpe sibi ducerent, a fundatoribus Ordinis sui 

appellari, & non sicuti reliqui monachi noctu ad preces, & sacra peragenda surgerent […] Metteranus lib. 16.” 

WEIDNER, Jubileum, sive speculum…, 70–71. 
1285 CZEGLÉDI, Egy veres tromfosdit…, 102. 
1286 Uo., 103. 
1287 Uo., 103–104; WEIDNER, Jubileum, sive speculum…, 140 és 164. 

 



262 

 

A következő két, egymásra felelő idézettel Czeglédi P. így támad a jezsuitákra: „Mert az 

csak a’ Te, s-Rended részérül impossibile, ha valaha effélét láttam: (a) Jesuitae, omnes 

haereditates & legata captant, bolosque omnes, reliquis Ministris praeripiunt. Ez nalatok 

meg-rögzött eb uzust (akarám mondani abusust) osztán, igy szoktátok parctikálni: (b) 

Jesuitarum est in omnes irruere, quae Papae Romanae resistunt, illosque, Consiliis, scriptis 

& actis, NB. (INVOCATO ETIAM BRACHIO SECULARI) igni & ferro abolere. Néktek 

köszönhettyük hát nagy részrül, a’ Prebenda nem lételt.”1288 Az Egy veres tromfosdi 

margójának tanúsága szerint a latin idézetek Hasenmüllertől és a Mercurius Jesuiticusból 

valók. A folytatásban egy bibliai locussal (5Móz 19.14) utal az iménti citátumokra, majd 

megemlíti a jezsuitisszák feloszlatását: „A’ te Felebarátodnak határát el ne foglald, mellyet 

vetettek a régiek. Viszsza adást kivánna, Országunknak 1647. esztendöben emánált 14. 

Articulussa. Vgy-is menten jól lenne a dolog, ha Fabius Chisius; (mostani hetedik Pápa, 

degradálná a Jesuitai Rendet, mint nyolczadik Orbán a Jesuitissákat) ama’ versek 

szerént…”1289 A Jesvita paterek titkaiban csak magyar fordításban, ám az Egy veres 

tromfosdiban már magyarul és latinul is megtalálható versbetét után ismét egy idézet,1290 a 

párizsi parlament ediktumából való latin részlet olvasható.1291 Majd a jezsuitaellenes érvelés 

kiteljesedéseként egy személyeskedő, a jezsuiták étvágya mellett azok szexuális étvágyát is 

firtató betoldás következik Alphonsus de Vargastól, azaz Kaspar Schoppétól: „Erre mind az 

által, felette igen kérlek: ne légy ollyan, mint Fornerius Iesuita, kinek libidója felöl, suspicio 

vala; azért, mert: (g) cum ventrem tam bene curarit, veri simile fuit eum non neglectum ea, 

quae sub ventriculo fuerunt.”1292 A szöveget pedig egy kinevettető történettel zárja, melyet 

ismét Kaspar Schoppe egy, a papi tisztaságot célba vevő szövegével egészít ki: „Ezt is meg-

fogadgyad: Ne pitizály olly büvön, mikor a’ Gyermeket sózod, s-exorcisálod a’ 

keresztségkor, mint egy Vallásodon lévő Pap, ki, mind maga, mind a Bába részegek lévén, 

azt kérdi a Bábátul: Ki hehe? (pro Ki Neve?) A’ Bába igy felel: Ihaha, (pro Ilona.) Sem, a 

Iesuita, Coprevicius Miklos, nyomában ne járj; (h) qui, aliquando bene potus, puellas in 

umbra nentes, per ordinem commiuxit, abutens ad hoc, verbis Psaltae: Adsperges me […] 

Bezzeg rut Iesuitai Aspergillum volt ez! Trómf ki a’ te Rendednek!”1293  

                                                 
1288 Uo., 107; Uo., 205 és 61. 
1289 CZEGLÉDI, Egy veres tromfosdit…, 107–108. 
1290 Uo., 108–109. 
1291 Uo., 109. 
1292 Uo., 110; WEIDNER, Jubileum, sive speculum…, 227. 
1293 Uo., 110–111; Uo., 228. 

 



263 

 

Czeglédi P. István 1666-os Egy veres tromfosdija a magyar protestánsok 

gyászévtizedét megelőzően, a 17. század utolsó nagy hitvitázó szakaszában jelent meg. 

Ekkorra a nyilvánosság szerkezete erősen megváltozott Magyarországon:1294 a hitviták 

közönsége már nemcsak a tanultabb, felsőbb rétegből, hanem a városok polgárságából is állt. 

Czeglédi P. és Sámbár hitvitáit Kassán például „a »csipások és borbélyok is« jól ismerték, 

olvasták és a piacon tárgyalták”.1295 Az olvasói körnek erre a bővülésére reagálhatott 

érzékenyen Czeglédi P. István az Egy veres tromfosdijával. Csakúgy, mint tette azt az 1657-

ben megjelent, esetleg hozzá is köthető Jesvita peterek titkai. Ez magyarázhatja, hogy az 

Egy veres tromfosdi első, fő szakaszát inkább a nagyobb érdeklődésre számot tartó szatíra 

határozza meg, mely feltevésem szerint főként a Johann Leonhard Weidner Jubielumából 

származó szemelvényeket hasznosítja. 

 A fenti példák alapján valószínűsíthető, hogy Czeglédi P. István ismerhette Johann 

Leonhard Weidner Jubileum, sive speculum iesuiticumát és felhasználta azt az Egy veres 

tromfosdijának összeállításakor. Továbbá a szatirikus kiszólások alkalmával beépített, 

feltehetőleg a Jubileumból származó citátumok arra is rámutatnak, hogy miképpen 

hasznosultak – direkt hivatkozás nélkül – mintegy segédkönyvként az ilyen jellegű, 

gyűjteményes kiadványok hitviták alkalmával.  

                                                 
1294 HELTAI, „Kis Imre és Pósaházi …, I”, 170. 
1295 Czgelédi P. István Redivius Jáfetkéjét idézi: HELTAI, „Kis Imre és Pósaházi…, II”, 320. 



264 

 

ÖSSZEGZÉS 

Figyelembe véve Viktor Naumann azon állítását, hogy a jezsuitaellenesség történelemfüggő, 

ezért bizonyos korszakokban markánsabban jelentkezik,1296 talán nem haszontalan az 

összefoglalót bizonyos évszámok felelevenítésével kezdeni. A két, kifejezetten 

jezsuitaellenes nyomtatvány tekintetében ilyen évszámok 1619 és 1657. Míg az első egy, a 

felső-magyarországi protestáns konfesszionalizáció számára is kedvező történések 

időpontját takarja, addig a második már ennek az ellenkezőjét. A vizsgálataim gerincét adó 

antijezsuita kiadványok, vagyis a Kecskeméti C. János által fordított Fides Iesv et Iesvitarvm 

1619-ben, a feltételezhetően Czeglédi P. Istvánhoz köthető Jesvita paterek titkai-fordítás 

1657-ben hagyta el a bártfai, illetve a váradi sajtót. Ha megnézzük a többi nyomtatvány 

kiadási éveit, azok közül számos e két évszám köré csoportosul. Mindenképp meg kell 

jegyezni, hogy Kecskeméti C. János kiadásai különösen jelentősek lehetnek ebből a 

szempontból. Ugyanis a Fides Isev et Iesvitarvm kézirata, bár csak 1619-ben kerülhetett 

kiadásra, már 1613-ban, a Pázmány Péter teológiai szintézisét jelentő Kalauz első 

megjelenésekor készen állt a kifejezetten teológiai szempontú felekezeti csatákra. A 

Catholicvs reformatvs, Alvinczi Péter politikai tárgyú Defensiójával együtt, egy évvel a 

jezsuiták kiűzetését is magába foglaló történelmi események után, 1620-ban hagyta el a 

nyomdát. Kecskeméti C. János Pázmánynak szánt, a szentek tiszteletét és segítségül hívását 

támadó Felelete, valamint a három alapvető artikulust tárgyaló, az Az papistak közöt es mi 

közöttünk… című prédikációs kötete pedig 1622-es; ami egybeesik a jezsuita rendalapító 

Loyolai Ignác egész katolikus világra kiterjedő, ünnepélyes szentté avatásának időpontjával. 

Mindezt figyelembe véve úgy gondolom, esetleg helytálló lehet a feltételezés, hogy (persze 

többek között a kiadásokat akadályozó anyagi nehézségeket is szeme előtt tartva) lehetetett 

némi szándékosság a kibocsátások időpontjainak megválogatásában. A magyar református 

identitásalakulás tekintetében további fontos, de már leginkább egyház- és rendtörténeti 

jelentőséggel bíró évszámok a következők: 1615, 1656 és 1663. Ezek, mint az a bevezetőben 

elhangzott, a jezsuiták 17. századi fő- és középrangú nemességre támaszkodó, 

nagyszombati, ungvári, kassai és sárospataki megtelepedéseinek és ezzel együtt missziós 

tevékenységeinek kezdeti időpontjait takarják. Ezek a rendkívül sikeres missziók a 17. 

század közepére olyan változásokat eredményeztek a társadalom felekezeti összetételében, 

mely helyenként hatással lehetett az iratok megjelenési időpontjaira is.  

                                                 
1296 NAUMANN, Der Jesuitismus…, 3. 



265 

 

 A jezsuitaellenesség konfesszionalizációra gyakorolt felső-magyarországi hatásának 

legjellegzetesebb jegye az a különös hármas együttállás, mely az iratok tanúsága szerint a 

17. század első évtizedeit jellemezte. A tartósan megtelepedő jezsuiták hirtelen teológiai és 

politikai térnyerése okán – a nyugati mintától eltérően – hazánkban a két jezsuitaellenes 

argumentációtípus egyszerre jelentkezett és együttesen hatott az épphogy kezdődő 

protestáns, ezen belül is református identitásra és konfesszionalizációs folyamatokra. Mivel 

Kecskeméti C. János teológiai indíttatású munkái, továbbá Alvinczi Péter politikai 

Defensiója bizonyos pontokon szinte azonos módon tesznek jelentést a korabeli felekezeti 

állapotokról, talán megkockáztatható egy, a korabeli társadalom egészét érintő jelenségről 

beszélni. Ennek egyik tanulsága lehet, hogy a jezsuitaellenesség kezdetektől fogva meglévő 

részeleme a régió protestáns felekezeti identitásának. E három összefonódó folyamatban 

fontos szerep jutott az iratok egyik fő célpontjának, a Kalauzt megalkotó Pázmány Péter 

„jezsuita érseknek”.1297 

 A 17. század folyamán születő két antijezsuita iratfordítás, az 1619-es Fides Iesv et 

Iesvitarvm és az 1657-es Jesvita paterek titkai a magyar református konfesszionalizáció 

eltérő szakaszában került kinyomtatásra. Az első ennek a folyamatnak az elején, egyfajta 

segédkönyvként segítette a polemizálást. Itt, Kecskeméti C. János művei szerint is, a 

hittételek tudatosítása és azoknak a katolikusokétól való minél pontosabb 

megkülönböztetése volt az elsődleges szempont. A Jesvita paterek titkai viszont már egy 

olyan közegben jelent meg, amelyben a meggyőzéshez mindezek mellett a szatíra és 

kinevettetés is a meggyőzés eszköze lesz. A jezsuitákról alkotott negatív képet a Jesvita 

paterek titkai e kifejezésmód eszközeivel közvetíti. Ha elfogadjuk, hogy Czeglédi P. István 

készítette el a szatirikus dialógus 1657-es magyar fordítását, akkor ezzel két évvel megelőzte 

a gyülekezetépítést szolgáló és a jezsuiták kassai terjeszkedésével szemben 1659 és 1675 

között kiadott (jelenlegi ismeretek alapján) 16 iratát.1298 Érdemes itt ismét nyomatékosítani, 

hogy a Fides Iesv et Iesvitarvm 1656-ban újra megjelent nyomtatásban Patakon, az özvegy 

Lorántffy Zsuzsanna udvarában. Ennek a két jezsuitaellenes iratnak szinte egy időben való 

kiadását befolyásolhatta az 1657-ben nagy reményekkel indított, ám kudarcba fulladt és 

Erdélyt is súlyosan érintő lengyel hadjárat. 

                                                 
1297 Arról, hogy Pázmány Péter élete végéig tulajdonképp jezsuita maradt, ld. Tusor Péter Pázmány, a jezsuita 

érsek c. monográfiáját. 
1298 MARTIS, „Nagyob kű emelés…, 3. 

 



266 

 

Az 1657-es Jesvita paterek titkai szatirikus dialógusfordítás, az imént elmondottakon 

túl, azért is különösen jelentős, mert a Magyar Királyság területén újra megélénkülő 

hitvitázás kezdőpontján hagyta el a váradi nyomdát.1299 Úgy gondolom, hogy a szintén 

Czeglédi P. neve alá sorolt 1666-os Egy veres tromfosdi – különösen a hangvétel és a 

kiadvány szándékának tekintetében – sok ponton hasonlóságot mutat a Jesvita paterek 

titkaival. Tény, hogy az Egy veres tromfosdi nem az önleleplezést/leleplezést, hanem csak a 

leleplezést mozgósítja az olvasó elmarasztaló ítéletének kieszközléséhez. Továbbá az is igaz, 

hogy az 1666–1667-es Pósaházi–Kis-vitába névtelenül és kívülről beleszóló Czeglédi P. e 

kiadványában nem egy diszkrét, okító hangvételű, a mester és tanítványa alaphelyzetére 

épülő dialógusba enged bepillantást, hanem egy kártyaparti indulatoktól zajos közegébe. Ám 

éppúgy, ahogy azt a Jesvita paterek titkaiban láthattuk, most a Pósaházi védelmében 

kártyaasztalhoz leülő Czeglédi P. István kezében is a legerősebb ütőkártyákat a 

leghatásosabb argumentumok: a jól megválogatott citátumok és azoknak hatásos 

összefűzése jelentik. Ez az idézetekre építő argumentáció összefogja nemcsak a Fides Iesv 

et Iesvitarumot, a Jesvita paterek titkait és az Egy veres tromfosdit, hanem a Defensio 

forrását képező Aphorismi doctrinae iesvitarvmot és az Egy veres tromfosdi feltételezett 

forrását, a Jubileum sive speculum iesuiticumot is. Csoportosítva ezeket a nyomtatványokat, 

figyelemre méltó eredményekre juthatunk. Egy képzeletbeli skálán először azok az iratok 

szerepelnek, melyek „csupán” magukkal az idézetekkel valósítják meg a polemikus 

szándékot, és próbálják elérni az olvasó elmarasztaló ítéletének megszületését. Ilyen a 

Jubileum sive speculum iesuiticum, mely évről évre haladva, kizárólag egymás után sorjázó 

citátumokkal írja le a jezsuitákkal kapcsolatos eseményeket. Az Aphorismi doctrinae 

iesvitarvm a nyomtatvány által megfogalmazott, szám szerint tizenhat károsnak ítélt jezsuita 

aforizma bizonyítására használja a jezsuiták és pápista doktorok munkáiból származó, 

pontosan hivatkozott szemelvényfüzéreket. Ennél összetettebb a Fides Iesv et Iesvitarvm, 

mely egy végletekig leegyszerűsített kontroverzteológiai traktátusként a következő, az 

idézetek argumentatív erejét kihasználó érveléstechnikát alkalmazza. A nyomtatvány 

tizenhat fontos hitágazatot tárgyal tizenhat kaputban, a téma összetettségétől függően eltérő 

számú tézis-antitézis párokban. Vagyis szembesítés keretében ismerteti a jezsuiták tanait és 

az annak ellentéteként feltüntetett Jézus tanait. Az Aphorismi doctrinae iesvitarvmhoz 

hasonlóan a Fides Iesv et Iesvitarvm is a maga által kreált „jezsuita tézisek” hamis voltát a 

Jézus Társasága munkáira: a Censvra Coloniensisre és Canisius valamely kátéjára való 

                                                 
1299 GARADNAI, A felső-magyarországi…, 11. 



267 

 

számos hivatkozással bizonyítja. Végül ezeket cáfolja az antitézisekként aktuálisan 

megfogalmazott igaz krisztusival, melynek a Biblia és az egyházatyák munkáinak 

szemelvényei kölcsönöznek tekintélyt. E nyomtatványok esetében a szándék, hogy csakis 

idézeteket hasznosít az adott összeállító, már a címlapon egyértelművé válik. Ha megnézzük 

a fennmaradó kiadványokat, a Jesvita paterek titkain ugyanezzel szembesülünk: „Jesvita 

paterek titkai, a’ magok irásiból ki-szedegettettek, a’ mellyekben tanitnak…”  Bár az 

összeállító leleményének köszönhetően ez olvasás közben szinte fel sem tűnik, a címlap, a 

nyomdatechnikai kivitelezés (idézetek kurzív szedése) és a dialógus erre vonatkozó 

mondatai alapján mégis így van. Ez pedig valószínűleg annak a különleges fikciós keretnek 

és a titkokba beavató légkörnek köszönhető, mely a nyomtatványt fellapozva már-már 

elfeledteti a befogadóval, hogy mit is olvas. A két szereplő szavai, melyek folyton 

emlékeztetik az észrevétlen „hamadikat”, hogy most a leghitelesebb és legkiválóbb jezsuita 

teoretikusok szövegeit idézik, épphogy elfedik, hogy a jezsuita szerzők eredeti kontextusból 

kiragadott idézeteiből és azoknak összefűzéséből egy új értelmet nyert textus formálódását 

kíséri figyelemmel. Szem előtt tartva, hogy mind a Jesvita paterek titkai magyarra fordítása, 

mind az Egy veres tromfosdi talán Czeglédi P.-hez köthető, nem elképzelhetetlen a fentebb 

sorolt párhuzamok megléte. Meglátásom, hogy az Egy veres tromfosdiban a felhasznált 

jezsuitaellenes kiadványok adják az első rész szatirikus éleit. Ezt Czeglédi P. azonban 

másképp valósítja meg, mint a Jesvita paterek titkai. Ebben a vitairathoz méltó oppozícióban 

a kártyázáshoz leülő ellenfélnek, Sámbár Mátyásnak Vj vallas címmel ellátott saját szavai 

indítják a játékot, majd ezeket tromfolják egyre durvább hangnemben Czeglédi P.-nek 

Pósaházi Jánost védelmező, idézetekből összeállított, Regi igaz hit cím alatti argumentumai. 

Az általam ismertetett szakaszban például már az egész jezsuita rendnek szánja gúnyosan 

leereszkedő, kinevettető és leleplező tromfolását. Arra, hogy Czeglédi P. István mennyire 

figyelemre méltó munkát alkotott, az Egy veres tromfosdi második része világíthat rá igazán. 

Ebben ugyanis a könnyedebb hangvételű kártyapartit felváltja az a Fides Iesv et 

Iesvitarvmban tapasztalható argumentáció, melynek segítségével Czeglédi P. István 

ütközteti Regi paterek címen az egyházatyák, Vj jesvitak címmel pedig a rend képviseletében 

Sámbár Mátyás álláspontját tizenkét fontos közös helyről. Ilyen értelemben az idézetekre 

támaszkodó érvelési technika két távol eső pontján elhelyezkedő munkák erényeit, vagyis a 

szatíra olvasmányosságát házasítja a szárazabb teológiai tartalmú irattípus: a 

kontroverzteológiai traktátus tudományosságával. Ezt a már a szatíra irányába is meginduló 

változást minden bizonnyal új megvilágításba helyezheti az 1663–1672-es felső-

magyarországi hitvita szövegkorpusza. Garadnai Erika Csilla ennek vizsgálata nyomán 



268 

 

többek között kiemeli, hogy a felső-magyarországi hitvita szövegeitől a vaskos, néha durva 

nyelvezet sem állt távol,1300 s hogy a protestánsok fejlesztették „majdhogynem tökélyre” az 

ellenfél szövegének, személyének nevetségessé tételét,1301 melyben a gúny és irónia 

alakzatait is felhasználták.1302 Ebben közrejátszott, hogy a jezsuiták, köztük főleg Sámbár 

Mátyás „jól meg tudta célozni a felső-magyarországi városok lakosságát”.1303 Amint arról a 

vitapartnerek maguk írnak, a református közösségben Sámbár Mátyás képes volt az elsőként 

1661-ben kiadott Három idvösséges kérdésével megingatni egyes tagok hitét.1304 Pósaházi 

János 1666-os Svmmas valasz tetelében rámutat, hogy Sámbár Mátyás „a Vallásban nem 

igen gyakorlottaknak szemeket akarta békenni” könyvével.1305 Pósaházi vitairatának 

Toldalék című fejezetében pedig Kecskeméti C. János korábbi szavaihoz eléggé hasonlóan 

fogalmaz: „Mivel ez eggyügyüek alig tudják, különözve mi tőlünk a Pápisták mit hidjenek, 

állassanak vagy tagadgyanak, ím vallásoknak fő-fő tzikkelyit, (mert az aprolékosabbakat el 

mulatom) oktatásnak okáért Laistromba szedem.”1306 A megnyilatkozásokból az tűnik 

valószínűnek, hogy még a 17. század közepén is volt olyan rétege a református 

közösségeknek, mely tájékozatlansága okán nem volt képes ellenállni a jezsuiták megnyerő 

térítő módszereinek. Ez minden bizonnyal közrejátszott abban, hogy a református fél újabb 

kommunikációs csatornákat keresett az ugyan a hit dolgaiban járatlan, de mégiscsak bővülő 

olvasóközönség megnyerése érdekében. S így abban is, hogy az Egy veres tromfosdi 

kifejezetten merészebb kitámadásait – mintegy Pósaházi hátországaként – Czeglédi P. nem 

a nagy tudományos tekintéllyel bíró neve alatt bocsátotta ki, hanem a titokzatosság és 

meglepetés erejére támaszkodva az anonimitást választva. Arról már volt szó, hogy a 

nyomtatvány szatirikusságát, mi több, néha szövegrészleteit Czeglédi P. István felhasználta 

egyéb nyomtatványainak megírásakor. Az 1657-es év emblemetikusságát szem előtt tartva 

a Jesvita paterek titkai akár egyfajta nyitánya is lehetett annak az 1660-as évek egyik legtöbb 

vitairatot magába foglaló polémiának, mely a jezsuiták újabb térnyerésével alapvető 

teológiai kérdések újratárgyalását tette szükségessé egy, a 17. század elején lévő állapotoktól 

merőben eltérő nyilvánosság számára.1307 Ráadásul e polémiákban, ahogy Garadnai Erika 

Csilla következő mondatai sugallják, már Kecskeméti C. János szemléletétől eltérően, két 

                                                 
1300 GARADNAI, A felső-magyarországi…, 219. 
1301 Uo., 205. 
1302 Uo., 172. 
1303 Uo., 26. 
1304 Uo., 25–26. 
1305 Pósaházi János szavait Garadnai Erika Csilla idézi: Uo., 26. 
1306 Pósaházi szavait idézi Garadnai: Uo. 
1307 Uo., 192. 

 



269 

 

különálló egyház között zajlott mindez: „…a jezsuita térítést vezető szerzeteseknek, többek 

között Sámbár Mátyásnak is az lehetett az egyik legfontosabb céljuk, hogy egyértelművé 

tegyék a hívek számára, melyik egyház tagjaiként nyerhetik el az üdvösséget, s melyik 

egyház rendelkezik történeti folytonossággal, továbbá hogy bemutassák az olvasóknak, 

melyik egyház tagjaiként lehetnek részesei egy erős, […] talán nem túlzás, politikai 

közösségnek.”1308 Ezek a külön egyházak meglétét, valamint a politika nyilvánosságban 

betöltött szerepét határozottabban észlelő, a térítéseket illető mondatok a Kecskeméti C.-t és 

Alvinczit körülvevő felekezeti állapotokhoz képest valamelyest kiforrottabb 

konfesszionalizációról árulkodnak. A Garadnai Erika Csilla által elsősorban a jezsuitákhoz 

kötött politizáltság különösen jelentős lehet, mely átütő erővel és a Defensiónál jóval 

összetetteb formában jelenik meg az 1657-es Jesvita paterek titkai magyar fordításának 

lapjain. Ennek egyik fontos összetevője, ahogy a nyomtatvány szatirikus párbeszéde a 

Defensióban utalások szintjén tárgyalt kazuisztikát bemutatja. A két szereplő erőfeszítései 

közben ezt a kazuisztikát a Jesvita paterek titkai főként úgy láttatja, mint ami már megkísérli 

mintegy kimagyarázni a kimagyarázhatatlant is: azaz a királyöléseket. A kazuisztika túlzó 

gyakorlatának szatirikus szövegtérben való felmutatása nem tekinthető egyedi esetnek. 

Meglátásom szerint ugyanezt a túlzást alkalmazza az összeállító, mikor a boldoggá avatási 

prédikációkról társalognak a szereplők. Ugyan a három nem jezsuita szentbeszédben a 

bibliai locusok valóban összekapcsolódnak valamiképp Loyolai Ignác személyével, de az 

egzegézis blaszfémiáig jutó túlhajtása mégiscsak az ezekről társalgó jezsuiták 

eszmefuttatásai nyomán képződik; persze a Jesvita paterek titkai leleplező és önleleplező 

szándékának megfelelően. Ezek a 17. század első polemikus korszakát jellemző témák, 

azoknak teológiai és politikai oldalai jól nyomon követhetően újra előkerülnek az 1657-es 

év után is. Bár láthatóan vannak előrelépések – különösen a politikai közönségbővülés 

tekintetében –, de Pósaházi János szavai alapján ez a fejlődés nem igazán mondható el a 

felekezeti tudatalkulásról. Erre a vizsgált kiadások hátteréül szolgáló, kissé lassabb magyar 

konfesszionalizációs jelenségre Tóth Zsombor azon tanulmánya adhat lehetséges választ, 

mely az ún. hosszú reformáció fogalmának alapos leírásában ekképp fogalmaz: 

„Amennyiben a konfesszionalizáció lezárulásával a reformáció korszakának a végét is 

jelöljük, akkor valójában egyik modell sem tartható, hiszen azok a konfesszionalizációs 

folyamatok és konfessziók közötti interakciók, amelyeket a kompromisszumokon nyugvó, 

jelentős előzményekre visszamenő kohabitáció tett lehetővé, a 18. századra áthúzódnak […] 

                                                 
1308 Uo. 



270 

 

Ezt az állapotot leginkább egy olyan korszakalakzatra építő elképzelés teheti 

értelmezhetővé, amely a késő középkortól a 18. század legvégéig terjeszti ki a reformáció, 

pontosabban a hosszú reformáció periódusát.”1309 Így abban a multikonfesszionális felső-

magyarországi közegben, ahol a nyugati államokhoz képest a reformáció „csendesebben” 

zajlott, talán érthetőbbé válik a konfesszionalizáció kissé lassabb lefolyása is. 

Elmondható, hogy a református identitásképződésre helyenként hatást gyakorló, 

forrásként és segédkönyvként használt jezsuitaellenes kiadványok nagyban befolyásolták az 

egyes szerzők saját munkáit is. Ez a hatás leghatározottabban Kecskeméti C. János 

feltételezett jezsuitaellenes szövegegyüttesén figyelhető meg, ahol beazonosítható 

szövegegyezések tömkelegével találkozhatunk. A nyomtatványok előszavainak vagy 

bizonyos megjegyzéseinek alapja továbbá az az apokaliptikusság, melynek a lutheránus 

Johann Marbach-nak a Fides Iesv et Iesvitarvmhoz írt előszava szolgálhatott az előképül. 

Alvinczi Péter latin nyelvű Defensiójának politikai tartalmait nagy mértékben befolyásolta 

az Aphorismi doctrinae iesvitarvm által közvetített kifejezett politikai jezsuitaellenesség. 

Minden bizonnyal ez lehet az oka, hogy a nyomtatvány az azt megelőző Qverela Hvngariae-

hez képest már az elejétől fogva erős jezsuitaellenességet mutat. Valamint az Aphorismi 

doctrinae iesvitarvm használata minden bizonnyal lehetőséget biztosított Alvinczi Péternek, 

hogy – bizonyos párhuzamok érzékeltetésével – nemzetközi terepen is nagy érdeklődésre 

számot tartó kiadványt alkosson. G. Etényi Nóra egyik tanulmányának megállapításaira 

alapozva, melyek a Bethlen Gábor fejedelmet és szinte minden egyes politikai lépését 

fokozott érdeklődéssel követő 1619 és 1620 közötti nyugati híradások nagy számára 

irányítják rá a figyelmet, valószínűleg az 1620-as Defensio is ugyanilyen nemzetközi 

nyilvánosságot kapott.1310 Ezt tovább erősíti Kármán Gábor egyik adata, mely szerint a 

Defensióból „viszonylag sok, a Querela Hungariae-hez hasonlítható mennyiség maradt fenn 

az elsődleges nemzetközi piacot jelentő Németország könyvtáraiban”.1311 

A disszertáció elemzett kiadványainak retorikája természetes módon a 

jezsuitaellenességnek a református konfesszionalizációt is előmozdító, minél hatásosabb 

kifejezését szolgálja. Nemcsak az önálló munkák, hanem a segédkönyvként, forrásként 

                                                 
1309 TÓTH Zsombor, „Hosszú reformáció, konfesszionális pluralitás és felekezet(köz)iség (módszertani 

előtanulmány)”, in Interkofesszionalitás és irodalom a kora újkorban, szerk. MÓRÉ Tünde és TASI Réka, Reciti 

konferenciakötetek 8, 11–50 (Budapest: reciti, 2020), 18–19. 
1310 G. ETÉNYI Nóra, „Erdély politikai imázsa a Német-római Birodalom propagandájában a harmincéves 

háború idején”, in Politikai nyelvek a 17. század első felének Magyarországán, szerk. KÁRMÁN Gábor és 

ZÁSZKALICZKY Márton, 285–326 (Budapest: reciti, 2019), főleg 295–315. 
1311 KÁRMÁN Gábor, „Bethlen Gábor soha meg nem írt manifesztuma: A II. Ferdinánd elleni magyarországi 

háború legitimációja 1619–1620-ban”, in Politikai nyelvek a 17. század első felének Magyarországán, szerk. 

KÁRMÁN Gábor és ZÁSZKALICZKY Márton, 155–196 (Budapest: reciti, 2019), 164. 



271 

 

használt művek is színes argumentációs módozatokat és szerkezetbeli változatosságot 

mutatnak. Az argumentáció tekintetében mindenképp ki kell emelni Kecskeméti C. János 

önálló Feleletét, melyben nem a direkt polemikus oppozíciót, hanem épp fordítva: a William 

Perkins látszólag irénikus, közös pontokból történő kiindulását tartja a meggyőzés 

szempontjából célravezetőbbnek. Ezzel a megoldással pedig végeredményben az ellenfél e 

pontoktól való saját „elrugaszkodásait” láttatva valósítja meg a tulajdonképpeni polémiát. 

Alvinczi Péter Defensiója nemcsak a kazuisztika, ekvivokáció (és mentális rezerváció) 

politikai használatát ítéli el az Aphorismi doctrinae isevitarvm citátumainak hatásos 

szövegbeni hasznosításával, hanem az állatok képének folytonos felvillantásával is árnyalja 

a jezsuitákról közölni kívánt negatív jellemrajzot. A forrásként, segédkönyvként használt 

művek feltűnő jegye, hogy azokban a citátumok, továbbá azok ilyen-olyan szempontú 

összerendezése hordozza a jezsuitaellenes kritikát. Ez láthatóan a hagyományosan öt 

retorikai művelet közül az első kettőnek: az invenciónak és diszpozíciónak, vagyis a témát 

érintő lehető legerősebb argumentumok felkutatásának és minél hatásosabb elrendezésének 

jelentőségét hangsúlyozza. Ez a főként a befogadó józan belátására számító közlési módozat 

pedig szöges ellentéte annak, amit a disszertációban többek között vizsgált Alvinczi 

Péternek és Kecskeméti C. Jánosnak önálló munkái közvetítenek a hol az ékítményeket, hol 

a különféle érzelmeket előtérbe helyező Jézus Társaságáról. Mind Kecskeméti C. teológiai 

és Alvinczi politikai, mind pedig a Jesvita paterek titkai és az Egy veres tromfosdi szatirikus 

(vagy legalábbis abba hajló) jezsuitaellenességének tekintetében figyelembe kell venni 

Kecskeméti Gábor már idézett, összegző tanulmányának állításait. Ebben a barokk kori 

kommunikációs modellnek nem egy, hanem két alapvető változatát írja le.1312 Az egyik a 

katolikus, mely a „láttatás, az elhitetés, a magával ragadó mintaadás retorikai formáinak 

kialakításával kívánta elérni a lehető legszélesebb körű közönséget”, mivel elgondolásában 

a „szabatos és szubtilis teológiai-dogmatikai levezetések követésére az egyszerű emberek 

túlnyomó többsége teljesen alkalmatlan, s a hit egyébként sem intellektuális aktusban, 

hanem a lélek emotív odatartozásának benső megélésében megy végbe”.1313 A másik a 

kálvinista, mely a katolikustól merőben más előfeltevésből kiindulva más eredményre is 

jutott: „…az üdvözüléshez szükséges igazságok megismerésének képességével – nem 

önérdeméből, hanem isteni gondoskodásból – fel van ruházva az ember. Sem feltárására, 

sem kifejtésére nincs külön módszer, az igazságot teológiai kérdésekben is ugyanolyan 

                                                 
1312 KECSKEMÉTI, „A barokk korszakfogalom…”, 46. 
1313 Uo. 

 



272 

 

lépésekkel kell feltárni, mint ahogyan egy értelmes ember köznapi dolgokról 

gondolkodik”.1314 E kommunikáció „tényállásfeltárásának technológiai rendjei” közt a 

retorikai „genus iudiciale status-elméletében tárgyalt fogalmi keret” jelentkezik mint „az 

illetékesség áthelyezésében érdekelt, a megítélés új fórumához apelláló közlés”.1315  Így 

pedig a „teológusok szakmai közönsége helyett az elérhető legszélesebb körű közönség 

megnyerése a cél, akik számára igényesen, a tárggyal adekvát összetettségben, ugyanakkor 

a szükségtelen túlbonyolítást elkerülve minden hittétel érvényesen és lényeges torzítások 

nélkül elmagyarázható”.1316 Azt gondolom, hogy különösen a megítélés kiemelt fontossága 

az a közös pont, mely összefogja a disszertációmban vizsgált, különböző témájú és tárgyú 

református nyomtatványokat. Ilyen értelemben ugyanis a „józan” ítélethozó szerepében 

felléptetett befogadónak éppúgy megkülönböztetett szerepe lehet Kecskeméti C. és Czeglédi 

P. műveiben, mint az egyébként genus iudiciale nemébe tartozó, Alvinczinak helyenként 

már-már vádbszédbe forduló védbeszédében, a Defensióban. 

Munkámban, reményeim szerint, sikerült kimutatnom a 17. századi 

jezsuitaellenesség református identitásalakulásra és konfesszionalizációra gyakorolt 

feltételezhető hatásait. E disszertáció – a téma sokrétűsége okán – persze csak a 

jezsuitaellenesség egyetlen oldalának bemutatására vállalkozhatott. Minden bizonnyal 

másfajta eredményekre jutó kutatás tárgya lehetne többek között a kutatás során tudatosan 

került, kifejezetten jezsuitákhoz kötött machiavellizmus vagy a magyar kora újkori, 

feltételezhetően meglévő katolikus jezsuitaellenesség is. Ezek azonban már újabb, nem 

kevésbé összetett történetek elmondását tennék szükségessé…    

                  

 

                         

    

  

                                                 
1314 Uo. 
1315 Uo., 46–47. 
1316 Uo., 47. 



273 

 

FELHASZNÁLT IRODALOM 

A pleasent Satyre or Poesie: Wherein discouered the Catholicon of Spayne, and the chiefe 

leaders of the League. Finelie fletcht over, and laide upon in their colours. Newly 

turned out of French into English. London: Thomas Man, 1595. 

AA, Abraham Jakob van der. Biographisch woordenboek der Nederlanden, bevattende 

levensbeschrijvingen van zodanige personen, die zich op eenigerlei wijze en ons 

vaderland hebben vermaard gemaakt, Bd. 16. (Haarlem: J. J. van Brederode, 1874). 

ALMÁSI Gábor. A Secretissima instructio (1620): A kora újkori politikai paradigmaváltás 

egy Bethlen-kori röpirat tükrében. Budapest: ELTE BTK Középkori és Kora Újkori 

Magyar Törteneti Tanszék–Transylvania Emlékeiért Tudományos Egyesület, 2014. 

ALTMANN, Hugo. „Kaspar Schoppe”. In Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon. 

Bd. 18. 2001. hozzáférés: http://www.bbkl.de/lexikon/bbkl-

artikel.php?art=./S/Scho/schoppe_k.art. 

ALVINCZI Péter. Qverelarvm inclyti Regni Hungariae aduersus corruptelas jesuiticas 

Augustae Windelicorum recusas defensio, cum enormium calumniarum in personam 

sereniß. principis dn. dn. Gabrielis Bethlen, famosis aliquot libellis per Germaniam 

publicatis iactatarum, in Mantißis refutatione. 1620. 

———. „A nemes Magyarország panaszainak megoltalmazása a bécsi jezsuiták 

ellentmondó hamisságaival szemben, azoknak a mód nélküli rágalmaknak a 

toldalékokban való cáfolatával, amelyekkel a felséges fejedelem, Bethlen Gábor 

személyét vádolják néhány, Németországban kiadott, gyalázatos könyvecskében”. In 

Alvinczi Péter: Magyarország panaszainak megoltalmazása és válogatás 

prédikációiból, leveleiből, válogatta, sajtó alá rendezte, fordította, jegyzeteket 

összeállította és az utószót írta HELTAI János, 9–91. Bibliotheca Historica. Budapest: 

Európa Könyvkiadó, 1989. 

———. „A Machiavellizatio szerzőjét megfeddő rágalmainak visszaverése, visszahárítva 

Balásfi Tamás kihajított boszniai püspökre, illetve pozsonyi letettre Alvinczi Péter 

atya által”. In Források a 17. századi magyar politikai gondolkodás történetéhez, 

szerkesztette BÁTHORY Orsolya, KÁRMÁN Gábor és ZÁSZKALICZKY Márton, I, 174–

198. Budapest: reciti, 2019. 

[ALVINCZI Péter], „Machiavellizatio, amelyben egy jezsuitáskodó meg akarja bomlasztani a 

szövetségesek lelkét (a cím az övéké). Valaki felfedezte és a patyolattiszta életű 

Pázmány Péter érsek úr részére röviden kivonatolta”. In Források a 17. századi 

magyar politikai gondolkodás történetéhez, szerkesztette BÁTHORY Orsolya, 

KÁRMÁN Gábor és ZÁSZKALICZKY Márton, I, 132–149. Budapest: reciti, 2019.  

Aphorismi doctrinae iesvitarvm et aliorvm aliqvot pontificiorum doctorum, qvibvs vervs 

christianismvs corrvmpitvr, pax publica turbatur, & vincula societatis humanae 

dissolvuntur; sumpti ex pontificum, Iesuitarum et aliorum pontificiorum dictis, 

scriptis, & ex actis publicis. 1608. 

ARNAULD, Antoine. Philippica Ant. Arnaldi ic. et advocati cvriae supremae consiliarii 

qvondam ac procvratoris generalis defunctae reginae matris regum, nomine 

Universitatis Parisiensis actricis, in jesvitas reos, XII. et XIII. Julij 1594, ex gallico 

latina facta. 1594. 

BACKUS, Irena. Reformation Readings of the Apocalypse: Geneva, Zurich, and Wittenberg. 

Oxford Studies in Historical Theology. New York: Oxford University Press, 2000. 

BAHTYIN, Mihail. „Szatíra”. In Mihail BAHTYIN, François Rabelais művészete, a középkor 

és a reneszánsz kultúrája. Rabelais és Gogol: A szó művészete és a népi 

nevetéskultúra. Szatíra. 525–551. Budapest: Osiris, 2002. 



274 

 

BALÁZS Mihály. Teológia és irodalom: Az Erdélyen kívüli antitrinitarizmus kezdetei. 

Humanizmus és Reformáció 25. Budapest: Balassi Kiadó, 1998. 

———. „Az Öt szép levél 1609-ben”. In BALÁZS Mihály, Felekezetiség és fikció: 

Tanulmányok 16-17. századi irodalmunkból, 193–216. Régi Magyar Könyvtár, 

Tanulmányok 8. Budapest: Balassi Kiadó, 2006. 

———. „Elhúzódó felekezetiesedés és rendhagyó kátéirodalom. Az unitáriusok kátéiról a 

kezdetektől a dézsi komplanációig”. In BALÁZS Mihály, Felekezetiség és fikció: 

Tanulmányok 16–17. századi irodalmunkról, 37–75. Régi Magyar Könyvtár, 

Tanulmányok 8. Budapest: Balassi Kiadó, 2006. 

———. „Hitvita és fabula: 1609: Az Öt szép levél 1609-ben”. In A magyar irodalom 

történetei: A kezdetektől 1800-ig, szerkesztette JANKOVICS József és ORLOVSZKY 

Géza, 1. köt. 394–409. Budapest: Gondolat, 2007. 

———. „Az alkalmazás dilemmái: A német konfesszionalizációs modell és az erdélyi 

reformáció”. Korall: Társadalomtörténeti Folyóirat, 57 (2014): 5–26. 

BALLAI Zoltán. „Kéziratos kátémagyarázatok teológiai vizsgálata”. Studia Doctorum 

Theologiae Protestantis. 1 (2014): 247–70. 

BÁN Imre. „A jezsuita államelmélet”. In BÁN Imre, Költők, eszmék, korszakok, válogatta és 

szerkesztette BITSKEY István, 145–160. Csokonai Könyvtár 11. Debrecen: Kossuth 

Egyetemi Kiadó, 1997. 

BÁNKUTI Gábor. „Az antijezsuitizmus anatómiája”. In Bűnbak minden időben: Bűnbakok a 

magyar és az egyetemes történelemben, szerkesztette GYARMATI György, LENGVÁRI 

István, PÓK Attila és VONYÓ József, 473–480. Pécs–Budapest: Kronosz Kiadó–

Magyar Történelmi Társulat: Állambiztonsági Szolgálatok Történeti Levéltára, 

2013. 

BÁRDOSI Vilmos. Szólások, közmondások eredete: Frazeológiai etimológiai szótár. A 

Magyar Nyelv Kézikönyvei 27. Budapest: TINTA Könyvkiadó, 2015. 

BARICZ Ágnes. „Suri Orvos Mihály Catholicus reformatus-fordítása”. Erdélyi Múzeum, 2 

(2011): 23–42. 

———. „Suri Orvos Mihály Catholicus reformatus-fordítása és előzményei”. In Filológia 

és textológia a régi magyar irodalomban: Tudományos konferencia, Miskolc, 2011. 

május 25–28., szerkesztette KECSKEMÉTI Gábor és TASI Réka, 295–306. Miskolc: 

Miskolci Egyetem BTK Magyar Nyelv- és Irodalomtudományi Intézet, 2012. 

BARTHA Krisztina. „Az utolsó Báthory: Somlyai Báthory Zsófia életrajza (1628–1680)”. 

Belvedere, 1–2 (2000): 4–21. 

BAXTER, Carol. „The Transferable Power of Polemic: Antoine Arnauld’s Arrainment of the 

whole societie of Jesuites in Fraunce (1594) and Anti-Jesuit Sentiment in France and 

England”. Irish Journal of French Studies, 16 (2016): 107–131. 

BÁTHORY Orsolya. „Pázmány Vindicae-je és Balásfi Refutatiója: Két röpirat a 

besztercebányai országgyűlés végzései ellen”. In Politikai nyelvek a 17. század első 

felének Magyarországán, szerkesztette KÁRMÁN Gábor és ZÁSZKALICZKY Márton, 

197–222. Budapest: reciti, 2019. 

BECANUS, Martinus. [1] Az eretnekeknek adott hitnek meg-tartásáról – [2] es Az Istennek 

adott hitnek meg-tartásáról. Mellyeket egy tudós ember Írásából magyarrá V. M. B. 

A. P. C. Sz. L. K. K. 0. M. fordított. Fordította VERESMARTI Mihály. [Pozsony]: [typ. 

Societatis Jesu], 1641. 

BEEKE, Joel R. and J. Stephen YUILLE. „Biographical Preface: William Perkins, the »Father 

of Puritanism«”. In The Works of William Perkins, edited by J. Stephen YUILLE, Bd. 

1., ix–xxxii. Grand Rapids: Reformation Heritage Books, 2014. 

BENE Sándor. Theatrum politicum: Nyilvánosság, közvélemény és irodalom a kora újkorban. 

Csokonai Könyvtár 19. Debrecen: Kossuth Egyetemi Kiadó, 1999. 



275 

 

———. „Ratio temporum: Dániel próféta és a magyar történetírás”, in Clio inter arma: 

tanulmányok a 16–18. századi magyarországi történetírásról, szerkesztette TÓTH 

Gergely, 87–115 (Budapest: MTA Bölcsészettudományi Kutatóközpont 

Történettudományi Intézet, 2014). 

BERG Pál. Angol hatások tizenhetedik századi irodalmunkban. Az Országos Széchényi 

Könyvtár kiadványai 21. Budapest: Magyar Nemzeti Múzeum Országos Széchényi 

Könyvtára, 1946. 

BERGIN, Joseph. The Politics of Religion in Early Modern France. New Heaven–London: 

Yale University Press, 2014. 

BIAGIONI, Mario. The Radical Reformation and the Making of Modern Europe: A Lasting 

Heritage. Studies in Medieval and Reformation Traditions 207. Leiden–Boston: 

Brill, 2016. 

BIRELEY, Robert. The Jesuits and the Thirty Years War: Kings, Courts, and Confessors. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2003. 

BITSKEY István. „Pázmány és műve”. In PÁZMÁNY Péter, Egy tudakozó prédikátor nevével 

íratott öt levél (1613), szerkesztette BITSKEY István, 153–178. Budapest: Európa 

Könyvkiadó, 1984. 

———. Pázmány Péter. Magyar História: Életrajzok. Budapest: Gondolat, 1986. 

———. „Retorikák a barokk kori Magyarországon”. In Retorikák a barokk korból, 

szerkesztette BITSKEY István, 243–72. Csokonai Könyvtár. Források (Régi 

kortársaink) 10. Debrecen: Kossuth Egyetemi Kiadó, 2004. 

———. „Képtisztelet vagy bálványozás? (Pázmány hitvitái a szentek ábrázolásáról)”. In 

„Tenger az igaz hitrül való egyenetlenségek vitatásának eláradott özöne...”: 

Tanulmányok XVI–XIX. századi hitvitáinkról, szerkesztette HELTAI János és TASI 

Réka, 67–77. Miskolc: ME BTK Régi Magyar Irodalomtörténeti Tanszék, 2005. 

———. „Az identitástudat formái a kora újkori Kárpát-medencében”. Studia Litteraria 45, 

11–23, 2007. 

———. Felekezetiség és identitástudat Magyarország kora újkori irodalmában. 

Székfoglaló előadások a Magyar Tudományos Akadémián. Budapest: Magyar 

Tudományos Akadémia, 2013. 

———. „Pázmány Péter és a protestáns vallásszabadság”. In BITSKEY István, Hitvédelem, 

retorika, reprezentáció Pázmány Péter életművében, 15–23. Budapest: Universitas 

Könyvkiadó: 2015. 

BOD Péter. Magyar Athenas. Szerkesztette TORDA István. Magyar Hírmondó. Budapest: 

Magvető Könyvkiadó, 1982. 

BOLONYAI Gábor. Ore rotundo – a phrase reborn in the Renaissance. 2013, hozzáférés: 

http://real.mtak.hu/5802/8/ore.rotundo.bolonyai.pdf. 

BORBÉLY Zoltán. A Homonnai Drugethek Felső-Magyarországon a 17. század első 

évtizedeiben. Doktori értekezés, kézirat. Eger: EKF BTK Történelemtudományi 

Doktori Iskola, 2015. http://eklektika.ektf.hu/dsr/access/b109a97f-8224-4ab6-b5f5-

5a6d465485ad. 

———. „Szempontok a »konfesszionális rendiség« kialakulásához”. In Akit Clio elbűvölt: 

In honorem Romsics Ignác, szerkesztette PAPP József és VERÓK Attila, 87–103. Eger: 

Líceum Kiadó, 2021. 

BOTELHO, Keith M. Renaissance Earwitnesses: Rumor and Early Modern Masculinity. New 

York: Palgrave Macmillan, 2009. 

BOZZAY Réka Kornélia. Die Peregrination ungarländishcer Studenten an der Universität 

Leiden (1595–1796). Doktori értekezés, kézirat. Debrecen: DE BTK, 2007. 

https://dea.lib.unideb.hu/dea/bitstream/handle/2437/79763/ertekezes.pdf?sequence=

5. 



276 

 

BREMER, Kai. Religionsstreitigkeiten: Volkssprachliche Kontroversen zwischen 

altgläubigen und evangelischen Theologen im 16. Jahrhundert. Frühe Neuzeit 104. 

Berlin–Tübingen: De Gruyter–Max Niemeyer Verlag, 2011. 

BUCH, Heidi. Sic adeunt clerici bellum: also führen die Geistlichen den Krieg: 

Konfessionelle Polemik in Gegenreformation und 30-jährigem Krieg: Der 

publizistische Kampf zwischen Lutheranern, Calvinisten und Jesuiten um die 

öffentliche Meinung in Flugblättern und Druckschriften. Tübingen, 1993. 

BUCSAY Mihály. „A Heidelbergi Káté magyarázatának története 1791-től napjainkig”. In A 

Heidelbergi Káté története Magyarországon, szerkesztette BARTHA Tibor, 205–60. 

Studia et Acta Ecclesiastica 1. Budapest: Magyarországi Református Egyház Zsinati 

Irodájának Sajtóosztálya, 1965. 

BUJANDA, Jesús Martínez de and Marcella RICHTER. Index librorum prohibitorum 1600-

1966. Bd. 11/11. Index des livres interdits 11. Médiaspaul, 2002. 

BUJDOSÓ István. „Az Ungvári Drugeth Gimnázium története (az alapítástól az 1880-as évek 

végéig)”. Acta Beregsasiensis, sz. 1 (2011): 101–12. 

BVYTENDYCK, Gosvinvs. Wonderlijcke verborgentheden der ghenaemde vaderen Jesuyten, 

ghetrouwelijcken uyt hare eyghen schriften ghetrocken: Met noch twee 

Aenhangselen watse inde deelen van Orienten hebben aenghericht. Dordrecht: 

Jasper Gorissz, 1639. 

CAMPBELL, Thomas J. The Jesuits 1534–1921: A History of the Society of Jesus from Its 

Foundation to the Present Time. New York: The Encyclopedia Press, 1921. 

Censure de la Sacree Faculté de Theologie de Paris, Sur trois Sermons pretenduz, faicts en 

l’honneur de P. Ignace. 1611. 

CHERUBINI, Laerzio. Bvllarivm sive nova collectio Plurimarum Constitutionum 

Apostolicarum Diuersorum Romanorum Pontificum. Tom. 2. Roma, 1617. 

CICERO, Marcus Tullius. „A szónokról”. In Marcus Tullius CICERO, Összes retorikaelméleti 

művei, szerkesztette ADAMIK Tamás, fordította ADAMIK Tamás, CSEHY Zoltán és 

POLGÁR Anikó, 201–452. Pozsony: Kalligram, 2012. 

———. „A feltalálásról”. In Marcus Tullius CICERO, Összes retorikaelméleti művei, 

szerkesztette ADAMIK Tamás, fordította SIMON L. Zoltán, 79–199. Pozsony: 

Kalligram, 2012. 

———. „A szónok”. In Marcus Tullius CICERO, Összes retorikaelméleti művei, szerkesztette 

ADAMIK Tamás, fordította MEZEI Mónika és KÁRPÁTY Csilla, 609–688. Pozsony: 

Kalligram, 2012. 

CLARKE, Jack Alden. Huguenot Warrior: The Life and Times of Henri de Rohan, 1579–

1638. International Archives of the History of Ideas 17. The Hague: Martinus 

Nijhoff, 1966. 

COLIJN, Jos. Egyetemes egyháztörténet. Gödöllő: Iránytű Kiadó Alapítvány, 2001. 

[CZEGLÉDI István]. Egy veres tromfosdit iádtzó sandal barátomnak, játék el vesztéseért valo 

meg-piricskeltetése. [Kassa]: [Türsch], 1666. 

CZEGLÉDI István. Az Ur frigy szekrénye előtt Dagon le-dülése, az az Gorup Ferencz, györi 

nagy prepost miserül irt könyvecskéjének olly megsemmisétése; ugy hogy: még a’ 

több mostani romai catholicusok-is, gondolkodora vehetik e’ könyben, költött 

miséjeket, s’ szánva tapogathattyák annak meg-vagdalt sebeit. Mellyet-is egy felöl a 

tekéntetes... fejedelemnek... Erdély országa édes attyának... Apafi Mihaly uramnak... 

alázatos szivel dedical C. P. A. I. – [2] (A’ frigy szekrénye elöt Dagon le-dülése, 

mellyet is más felöl... Farkas Fabian uramnak, Putnok veg-hazanak fü 

kapitannyanak s az ö felsége németh-tábora mellet lévö könnyü hadaknak fü strása-

mesterének s’ magyar commissariusnak, a Christus reformata ecclésiájának... 



277 

 

oszlopjának, nékem... fautor uramnak dedicálom En. C. P. A. I.). Kolozsvár: 

Veresegyházi Szentyel Mihály, 1670. 

CZEGLÉDY Sándor. „A Heidelbergi Káté magyarországi magyarázatainak története 1791-

ig”. In A Heidelbergi Káté története Magyarországon, szerkesztette BARTHA Tibor, 

131–68. Studia et Acta Ecclesiastica 1. Budapest: Magyarországi Református 

Egyház Zsinati Irodájának Sajtóosztálya, 1965. 

CSIKÁNY Tamás. „Végzetes győzelem: Lützen, 1632. november 16.” Aetas, 2 (2001): 15–

28. 

CSORBA Dávid. „»Őrálló torony« (Lelkipásztori hivatástudat és önkép a 17. századi 

református közfelfogásban)”. In Bibliotheca et Universitas: Tanulmányok a 

hatvanéves Heltai János tiszteletére, szerkesztette KECSKEMÉTI Gábor és TASI Réka, 

299–312. Miskolc: Miskolci Egyetem BTK Magyar Nyelv- és Irodalomtudományi 

Intézet, 2011. 

———. „A reformáció által megújított prédikátori megszólalás”. In A Reformáció 

Könyvespolca: Reprezentatív kiadványok Magyarországon a reformáció korából, 

szerkesztette VÁSÁRHELYI P. Judit, 108–16. A Magyar Könyvszemle és a Mokka-R 

Egyesület füzetei 9. Budapest: Argumentum Kiadó–Országos Széchényi Könyvtár, 

2017. 

DÉNESI Tamás. „Forgách I. Ferenc”. In Esztergomi érsekek: 1001–2003, szerkesztette BEKE 

Margit, 277–84. Budapest: Szent István Társulat, 2003. 

Der Jesuiten Latein. Das ist: Auszbund etlicher vnchristlicher Lehren der Jesuiten vnd 

anderer Bäpstler: aus derselben Bücher gezogen, vnd zu dem ende allhie verzeichnet, 

das angedeute Papisten, berührte Irrthumb fahren lassen, vnd mit Vns Lutheranern 

oder Evangelischen, die wir durch Christum sehlig werden wollen, dem Allmechtigen 

Gott vnd seinem heiligen Wort, auch der Weltlichen Obrigkeit, allen schuldigen 

gehorsam leisten, vnd sich begeben mit vns friedlich vnd sanfftmütig zu leben... Mit 

approbation der Theologischen Facultet zu Wittenberg. Wittenberg: Martin Henckel, 

Paul Helwig, 1608. 

DEZA, Pedro. „Predication. Pour la beatification du glorieux Pere, Ignace de Loiola, 

fondateur de la mesme Compagnie”. In Trois tres-excellentes predications 

prononcees av iovr et feste de la beatification du glorievx patriarche le Bien-hereux 

Ignace fondateur de la Compagnie de Iesvs, traduit par François SOLIER, 98–174. 

Poictiers: Antoine Mesnier, 1611. 

DIENES Dénes. „Sárospatak reformációja”. Egyháztörténeti Szemle, 4 (2008). 

http://www.uni-miskolc.hu/~egyhtort/cikkek/dienes-sarospatak-reform.htm. 

———. A Tiszáninneni Református Egyházkerület története: A kezdetektől a Türelmi 

Rendeletig. Sárospatak: Hernád Kiadó, 2017. 

DOBOSSY László. A francia irodalom története. Köt. 1. Budapest: Gondolat, 1963. 

DÖLLINGER, Ignaz von und Fr. Heinrich REUSCH. Geschichte der Moralstreitigkeiten in der 

römisch-katholischen Kirche seit dem sechzehnten Jahrhundert mit Beiträgen zur 

Geschichte und Charakteristik des Jesuitenordens: Auf Grund ungedruckter 

Aktenstücke. Bd. I/2. Nördlingen: Becks’schen Buchhandlung, 1889. 

DÖMÖTÖR Ákos. A magyar protestáns exemplumok katalógusa. Folklór Archívum 19. 

Budapest: MTA Néprajzi Kutatóintézet, 1992. 

DUHR, Bernhard. Jesuiten-Fabeln: Ein Beitrag zur Culturgeschichte. Freiburg im Breisgau: 

Herder’sche Verlagshandlung, 1899. 

———. Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge in der ersten hälfte des 

XVII. Jahrhunderts. Bd. 2/1. Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher 

Zunge. Freiburg im Breisgau: Herdersche Verlagshandlung, 1913. 



278 

 

DÜNNHAUPT, Gerhard. Personalbibliographien zu den Drucken des Barock, Teil V: 

Praetorius – Spee. Bd. 5. Hiersemanns Bibliographische Handbücher 9. Stuttgart: 

Anton Hiersemann Verlag, 1991. 

ECKSTEIN Friedrich August. „Passeratius”. In Allgemeine encyclopädie der wissenschaften 

und künste, Herausgegeben von Johann Samuel ERSCH und Johann Gottfried 

GRUBER, III/13, 133–136. Leipzig: F. A. Brockhaus, 1840. 

EGERER Lilla. „A mocskolódás alakzatai Pázmány Péter Alvinczi Péterhez szóló 

vitairataiban”. In Doktoranduszok fóruma, Miskolc, 2012. november 8.: 

Bölcsészettudományi Kar Szekciókiadványa, szerkesztette NAGY Ágoston, 20–26. 

Miskolc: Miskolci Egyetem Tudományszervezési és Nemzetközi Osztály, 2013. 

———. „Tettetés és leplezés az Öt szép levél két változatában”. In Doktoranduszok fóruma, 

Miskolc, 2013. november 7.: Bölcsészettudományi Kar Szekciókiadványa, 

szerkesztette BARNA László és HUSZTI Tímea, 12–17. Miskolc: Miskolci Egyetem 

Tudományszervezési és Nemzetközi Osztály, 2014. 

ELMGREN, Ainur. „The Jesuit Stereotype – An Image of the Universal Enemy in Finnish 

Nationalism”. In European Anti-Catholicism in a Comparative and Transnational 

Perspective, edited by Yvonne Maria WERNER and Jonas HARVARD, 191–207. 

European Studies 31. Amszterdam–New York: Rodopi, 2013. 

EMBER Nándor. „A magyar oktató mese története 1786-tól 1807-ig (Első közlemény)”. 

Irodalomtörténeti Közlemények, 3 (1918): 272–94. 

———. „A magyar oktató mese története 1786-tól 1807-ig (Második közlemény)”. 

Irodalomtörténeti Közlemények, 4 (1918): 379–89. 

FARKAS Gábor Farkas. „Előszó”. In Magyarországi jezsuita könyvtárak 1711-ig: 

Nagyszombat 1632–1690, szerkesztette FARKAS Gábor Farkas és MONOK István, II, 

9–34. Adattár XVI–XVII. századi szellemi mozgalmaink történetéhez 17/2. Szeged: 

Scriptum Kft., 1997. 

Farkas Róbert. „A kassai kath. főgymnasium története”. In A jászóvári prémontréi 

kanonokrend kassai főgimnáziumának évi jelentése az 1894–95. iskolai évről, 

szerkesztette STŐR Sziárd, 1–224. Kassa: Ries Lajos, 1895. 

„Fides Iesv et Iesvitarvm, hoc est, antitheton sev collatio doctrinae Iesu cum doctrina 

Iesuitarum papisticorum […] collecta per Donatvm Gotvisvm Triuonensem…”. In 

Doctrinae Iesvitarvm praecipva capita […] solidis rationibus testimoniisque 

sacrarum Scripturarum & Doctorum veteris Ecclesiae confutata, 198–465. La 

Rochelle: Teophilus Regius, 1580. 

„———”. In Doctrinae Iesvitarvm praecipva capita […] solidis rationibus testimoniisque 

sacrarum Scripturarum & Doctorum veteris Ecclesiae confutata, 209–502. La 

Rochelle: Teophilus Regius, 1584. 

„———”. In Doctrinae Iesvitarvm praecipva capita […] solidis rationibus testimoniisque 

sacrarum Scripturarum & Doctorum veteris Ecclesiae confutata, 239–557. La 

Rochelle: Teophilus Regius, 1589. 

Fides Iesv et Iesvitarvm. Hoc est. Collatio doctrinae domini et salvatoris nostri Iesv, cum 

doctrina Iesuitarum […] Ivramentvm Pii Papae IIII continens capita Pontificae 

Religionis […] per Donatum Gotuisum Triuonensem, […] Cum Praefatione D. 

Iohannis Marbachij… 1573. 

Fides Iesv et Iesvitarvm. Hoc est, collatio doctrinae domini nostri Iesv, cum doctrina 

Iesuitarum […] Ivramentvm papisticvm, continens capita Pontificae Religionis, […] 

per Donatum VVisartum Triuonensem. Cum Praefatione D. Iohannis Marbachij… 

1578. 



279 

 

Fides Iesv et Iesvitarvm. Hoc est, collatio doctrinae domini nostri Iesv, cum doctrina 

Iesuitarum […] Ivramentvm papisticvm, continens capita Pontificae Religionis […] 

per Donatum Wisartum Triuonensem. Oppenheim: Hyeronimus Galler, 1610. 

FILIPPI, Bruna. „The Orator’s Performance: Gesture, Word, and Image in Theatre at the 

Collegio Romano”. In The Jesuits II: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540–1773, 

edited by Gauvin A. BAILEY, Steven J. HARRIS, T. Frank KENNEDY and John W. 

O’MALLEY, 512–29. Toronto–Buffalo–London: University of Toronto Press, 2006. 

FORER, Laurenz. Mantissa ant-anatomiae jesviticae, opposita famosis qvibvsdam contra 

Societatem Jesv sparsis libellis, qvorvm titvli svnt: I Mysteria Patrum Societatis Jesu. 

II. Consultatio Fr. Iuniperi de Ancona Minoritici. III. Fr. Ludouici Soteli Relatio, de 

Ecclesiae Iaponicae statu. Innsbruck: Johannes Gächium, 1635. 

FRANCKEN, Christian. Breve colloqvivm iesviticvm, toti orbi christiano, & vrbi potissimum 

Caesareae Viennensi, ad recte cognoscendam, hactenus non satis perspectam, 

iesuitarum religionem, vtilissimum: habitvm a sacrae theologiae doctorae & 

professore, Pavlo Florenio, cum Christiano Francken philosophiae professore 

Caesareo Iesuitarum Gymnasio Viennae, anno 1578. xx. Ianuarij. Lipsiae, 1579. 

———. Colloqivm iesviticvm toti orbi christiano ad recte cognoscendam iesuitarum 

religionem utilissimum: Adiecta huic nonnulla sunt paradoxa, tum de iesuitarum 

άρτολατρέɩα [artolatreia], tum etiam de praedestinatione. Bázel, 1580. 

FRÄNKEL, Ludwig Julius. „Johann Leonhard Weidner”. In Allgemeine Deutsche Biographie, 

Bd. 44, 463–471. Lipcse: Verlag von Duncker & Humblot, 1898. 

FRANKEMÖLLE, Hubert. „erőszak, erőszakmentesség”. In A keresztény szellemiség lexikona, 

szerkesztette Christian SCHÜTZ, fordította BÚZÁS József, 81–82. Budapest: Szent 

István Társulat, 1993. 

FRYE, Northrop. A kritika anatómiája: Négy esszé. Fordította SZILI József. Budapest: 

Helikon Kiadó, 1998. 

FUMAROLI, Mark. „The Fertility and the Shortcomings of Renaissance Rhetoric: The Jesuit 

Case”. In The Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540–1773, edited by Gauvin 

A. BAILEY, Steven J. HARRIS, T. Frank KENNEDY, and John W. O’MALLEY, 90–106. 

Toronto–Buffalo–London: University of Toronto Press, 1999. 

GÁCSI Hedvig, FARKAS Gábor és KEVEHÁZI Katalin, szerk. Kassa város olvasmányai 1562–

1731. Szeged, 1990. 

GÁNÓCZY Sándor. „Kálvin és a pápaság”. Confessio, 3 (2001): 95–102. 

GÁNÓCZY Sándor és Stefan SCHELD. Kálvin hermeneutikája: Szellemtörténeti feltételek és 

alapvonalak. Fordította HUSZTI Kálmán. Budapest: Kálvin Kiadó, 1997. 

GARADNAI Erika Csilla. A felső-magyarországi hitvita (1663–1672): Sámbár Mátyás, 

Pósaházi János, Matkó István és Czeglédi István polémiája. Budapest: Országos 

Széchényi Könyvtár–Universitas Kiadó, 2018. 

G. ETÉNYI Nóra, „A zsitvatoroki béke a korabeli propagandában”. In „Frigy és békesség 

legyen…”: A bécsi és a zsitvatoroki béke, szerkesztette PAPP Klára és JENEY–TÓTH 

Annamária, A Bocskai-szabadságharc 400. évfordulója, 8, 346–359. Debrecen: 

Hajdú-Bihar Megyei Önkormányzat–Debreceni Egyetem Történelmi Intézete, 2006. 

———. „Erdély politikai imázsa a Német-római Birodalom propagandájában a harmincéves 

háború idején”. In Politikai nyelvek a 17. század első felének Magyarországán, 

szerkesztette KÁRMÁN Gábor és ZÁSZKALICZKY Márton, 285–326. Budapest: reciti, 

2019. 

GINZBURG, Carlo. „Casuistry and Irony: Some Reflections on Pascal’s Provinciales”. In A 

Historical Approach to Casuistry: Norms and Exceptions in a Comparative 

Perspective, edsited by Carlo GINZBURG and Lucio BIASIORI, 282–300. London–

New York: Bloomsbury Academic, 2019. 



280 

 

GRENDLER, Paul F. The Universities of Italian Renaissance. Baltimore–London: The Johns 

Hopkins University Press, 2002. 

GUITMAN Barnabás. A bártfai reformáció első évtizedei és kapcsolatrendszere. Piliscsaba: 

PPKE BTK Történettudományi Doktori Iskola, Eszmetörténeti Műhely, 2009. 

Doktori értekezés, kézirat. 

https://btk.ppke.hu/phd/tortenelemtudomany/guitman_barnabas/disszertacio.pdf. 

GYARMATHI Miklós. Keresztyeni felelet Monozloi Andras vesperini püspök es posoni 

praepost könyve ellen, az mellyet irt... az szentek hozzank valo segitsegekrül... 

irattatot Gyarmathi Miklos helmeczi lelki paztor altal... Debrecen: Lipsiai Pál, 1598. 

GYENIS András. A jezsuita rend hazánkban: Rendtörténeti vázlat. Budapest: Szalézi Művek, 

1941. Hozzáférés: 

http://www.ppek.hu/konyvek/Gyenis_Andras_A_jezsuita_rend_hazankban_1.pdf. 

GYŐRI L. János. „Nagyari József tábori prédikációi (tanulmány)”. In Nagyari József tábori 

prédikációi (1681–1683), szerkesztette GYŐRI L. János, 13–40. Csokonai Könyvtár. 

Források (Régi kortársaink) 9. Debrecen: Debreceni Egyetem, Kossuth Egyetemi 

Kiadó, 2002. 

———. Református identitás és magyar irodalom. Hozzáférés: 

http://digit.drk.hu/books/kalvin-500/04_Reformatus_identitas_es_magyar_irodalom 

.pdf. 

HAFENSCHER Károly ifj. „Textus vagy téma?” Evangélikus Élet, 43 (2007): 2. 

HAMZA Gábor. „A közvetlen demokrácia történelmi előzményei Európában”. Magyar 

Tudomány, 11 (2013): 1380–85. 

———. „A római jog a XXI. században”, Magyar Tudomány, 12 (2007): 1557–1562. 

HARASZY Károly. „Az egyházmegye története”. In Az ungi református egyházmegye. 

Adalékok az ungi református egyházmegye történetéhez, szerkesztette HARASZY 

Károly. Református egyházi könyvtár. Nagykapos: Heiman Vilmos, 1931. 

HARGITTAY Emil. „A Campianus-fordítás és Pázmány írói pályakezdése”. Irodalomtörténeti 

Közlemények, 5–6 (1999): 661–65. 

HATVANI Mihály, szerk. Magyar történelmi okmánytár a Brüsseli országos levéltárból és a 

Burgundi könyvtárból: 1533–1608. Köt. 3. Monumenta Hungariae historica. Magyar 

történelmi emlékek, Első Osztály: Okmánytárak. Pest: Eggenberger Ferdinánd, 

1859. 

HELTAI János. „Adattár a heidelbergi egyetemen 1595–1621 között tanult magyarországi 

diákokról és pártfogóikról”. Országos Széchényi Könyvtár Évkönyve, 24 (1980): 

243–347. 

———. „Egy művelődéstörténeti polgári kör a XVII. század elején”. Magyar Könyvszemle, 

2 (1982): 113–26. 

———. „Irénikus eszmék és vonások Pécseli Király Imre műveiben.” In Irodalom és 

ideológia a 16–17. században, szerkesztette VARJAS Béla, 209–30. Memoria 

Saeculorum Hungariae 5. Budapest: Akadémiai Kiadó, 1987. 

———. „Davis Pareus magyar kapcsolatai”. In Tudóslevelek: Művelődésünk külföldi 

kapcsolataihoz 1577–1797, szerkesztette HERNER János, 13–76. Adattár XVI–

XVIII. századi szellemi mozgalmaink történetéhez 23. Szeged: József Attila 

Tudományegyetem, 1989. 

———. „Alvinczi Péter pályája”. In Alvinczi Péter: Magyarország panaszainak 

megoltalmazása és válogatás prédikációiból, leveleiből, válogatta, sajtó alá rendezte, 

fordította, jegyzeteket összeállította és az utószót írta HELTAI János, 229–57. 

Bibliotheca Historica. Budapest: Európa Könyvkiadó, 1989. 

———. „Ki az Itinerarium Catholicum szerzője?” Studia Litteraria, 28 (1991): 49–60. 



281 

 

———. Alvinczi Péter és a heidelbergi peregrinusok. Humanizmus és Reformáció 21. 

Budapest: Balassi Kiadó, 1994. 

———. „Rövid esettanulmány az irodalomtörténet-írás működési mechanizmusáról (Az 

Itinerarium Catholicum valódi szerzője)”. In Kabdebó Lóránt köszöntése 65. 

születésnapja alkalmából, szerkesztette BESSENYEI József, FERENCZI László, 

KOVÁCS Viktor és PÁLFI Ágnes, 236–41. Miskolc: ME BTK Összehasonlító 

Irodalomtörténeti és Művészettörténeti Tanszék, 2001. 

———. „A nyomtatott vallási vitairatok Magyarországon a 17. század első felében (1601–

1655)”. In „Tenger az igaz hitrül való egyenetlenségek vitatásának eláradott 

özöne...”: Tanulmányok XVI–XIX. századi hitvitáinkról, szerkesztette HELTAI János 

és TASI Réka, 115–74. Miskolc: ME BTK Régi Magyar Irodalomtörténeti Tanszék, 

2005. 

———. „Kis Imre és Pósaházi János hitvitája a kálvinista vallás régiségéről, I”. Magyar 

Könyvszemle, 2 (2007): 168–84. 

———. „Kis Imre és Pósaházi János hitvitája a kálvinista vallás régiségéről, II”. Magyar 

Könyvszemle, 3 (2007): 310–43. 

———. Műfajok és művek a XVII. század magyarországi könyvkiadásában (1601–1655). 

Res libraria 2. Budapest: Universitas Kiadó, 2008. 

———. „A mennyei tudomány tiszta világos folyamja: Adalékok a felekezeti tudatok 

kialakulásához az 1616–1619-es évek vitairatai és prédikációi alapján”. In A 

reformáció emlékezete: Protestáns és katolikus értelmezések a 16–18. században, 

szerkesztette SZÁRAZ Orsolya, FAZAKAS Gergely Tamás és IMRE Mihály, 197–207. 

Loci memoriae hungaricae 7. Debrecen: Debreceni Egyetemi Kiadó, 2018. 

HELTAI János és MARTIS Zsombor. „A kassai hitvita”. In Docendo discimus: 

Doktoranduszhallgatók és témavezetőik közös tanulmányai a Miskolci Egyetem 

Irodalomtudományi Doktori Iskolájából, szerkesztette HUSZTI Tímea, 15–29. 

Miskolc: Miskolci Egyetem Irodalomtudományi Doktori Iskola, 2013. 

HOLL Béla. „Ozorai Imre vitairatának kiadásáról”. Magyar Könyvszemle, 1–2 (1976): 156–

170. 

HÖPFL, Harro. Jesuit Political Thought: The Society of Jesus and the State, c. 1540–1630. 

Ideas in Context 70. Cambridge: Cambridge University Press, 2004. 

IMRE Mihály. „Magyarország panasza”. In A Querela Hungariae toposz a XVI–XVII. század 

irodalmában. Csokonai Könyvtár 5. Debrecen: Kossuth Egyetemi Kiadó, 1995. 

IPOLYI Arnold. Veresmarti Mihály XVII. századi magyar iró élete és munkái. Korrajz a 

hitujitás idejéből. Köt. 1. Házi Könyvtár 18. Budapest: Szent-István-Társulat, 1875. 

ITTZÉS Gábor. „Reformáció és ünnep: Hogyan lett október 31-e a reformáció kezdetének 

évfordulója?” Credo, 3–4 (2017): 47–63. 

JAITNER, Klaus. „Kaspar Schoppe”. In Neue Deutsche Biographie, herausgegeben von Hans 

Günther HOCKERTS, Bd. 23, 475–77. Berlin: Duncker & Humblot GmbH, 2007. 

JANKOVICS József. „Vörösmarti Mihály és megtérése históriája”. In VERESMARTI Mihály, 

Vörösmarti Mihály kálvinista prédikátor megtérése históriája, szerkesztette 

JANKOVICS József és NYERGES Judit, fordította GERÉBY György, 269–283. Budapest: 

Argumentum Kiadó, 1992. 

Jesvita paterek titkai, a’ magok irásiból ki-szedegettettek, a’ mellyekben tanitnak az Ignatius 

Loyola eredetiröl és mennyei szenté változtatásáról, a’ jesuiták tudományiról, 

ugymint a’ vak engedelmességröl, a’ pápának a’ királyok és fejedelmek személyin és 

méltoságán valo hatalmárol, a’ fogadásnak bé-tellyesitéséröl, a’ gyónásnak titokban 

tartásáról, a’ feleletben valo tétovázásról, etc. Magyarul ki-bocsattattak a jelen valo 

és következendö idöbéli embereknek nagyob tanuságokért. Ezek mellé adatott a’ 

pápisták méltatlan üldözése a’ vallásért. Magnovárdia, 1657. 



282 

 

Jézus Társaságának Rendalkotmánya a 34. Általános Rendgyűlés jegyzeteivel és ugyanezen 

Rendgyűlés által jóváhagyott Kiegészítő Szabályok. Budapest: Jézus Társasága 

Magyarországi Rendtartománya, 1997. 

KÁDÁR Zsófia Klára. Jezsuita kollégium és helyi társadalom a 17. századi Nyugat-

Magyarországon (Pozsony, Győr, Sopron). Budapest: ELTE BTK TDI, 2016. 

Kézirat. https://edit.elte.hu/xmlui/handle/10831/32517. 

KÁLVIN János. A tridenti zsinat határozatainak cáfolata. Fordította RÁBOLD Gusztáv. Pápa: 

Pápai Főiskolai Nyomda, 1909. 

KÁRMÁN Gábor. „A konfesszionalizáció hasznáról és káráról: Egy paradigma margójára”. 

In Felekezeti társadalom – felekezeti műveltség, szerkesztette BARTHA Tibor, 27–40. 

Rendi társadalom – polgári társadalom 25. Budapest: Hajnal István Kör–

Társadalomtörténeti Egyesület, 2013. 

———. „Bethlen Gábor soha meg nem írt manifesztuma: A II. Ferdinánd elleni 

magyarországi háború legitimációja 1619–1620-ban”. In Politikai nyelvek a 17. 

század első felének Magyarországán, szerkesztette KÁRMÁN Gábor és 

ZÁSZKALICZKY Márton, 155–196. Budapest: reciti, 2019. 

KÁRMÁN Gábor és ZÁSZKALICZKY Márton szerk. Politikai nyelvek a 17. század első felének 

Magyarországán. Budapest: reciti, 2019. 

KAUFMANN, Thomas. Konfession und Kultur: Lutherischer Protestantismus in der zweiten 

Hälfte des Reformationsjahrhunderts. Spätmittelalter und Reformation: Neue Reihe 

29. Tübingen: Mohr Siebeck, 2006. 

KECSKEMÉTI C. János. Harom fü es nevezetes esztendös innepekre valo praedikatiok, ugy-

mint: karacsonra, husvetra es pünköstre. Irattattanak, Kecskemeti Janos kallai 

praedikator altal. Debrecen: Lipsiai Pál, 1615. 

———. Fides Iesv et Iesvitarvm. Az az: Az mi Urunk Iesvs tudomanyanak az Iesuitak 

tudomanyaval valo öszve vetése, mely Donatus Visartus altal az szent irasbol, 

Paterek és Iesuitak könyveiből szedegettetet, es az hitnek bizonyos agaira rendeltetet. 

Ismet: az papistaknak esküveseknek formáia, mely be foglallya az Pápa 

tudomanyanak fö fö tzikkölit, ugyan azon Trivoniai Donatus Visartus altal valo meg 

csafolassal egyetemben. [Bártfa]: [Klöss], 1619. 

———. Catholicvs reformatvs, az az egynehány vetelködes ala vettetet hitnek agazatinak 

magyarázattya, mely megmutattya, az igaz Kereztyen Anyaszentegyháznak menijben 

egyeznie köllyön, az Romai Anyaszentegyházzal, menijben tüle külömbözni, és 

menijben soha véle nem eggyezni. [Kassa]: [Festus], 1620. 

———. Az papistak közöt es mi közöttünk, vetelkedesre vettetet, harom fö Articulusokról. 

Az keresztségröl. Az Ur Vaczorajáról, és az Antichristusról való Praedikátiok. 

Irattátanak és praedikaltáttanak Vngvárat, Anno 1619. [Bártfa]: [Jakob Klöss jun.], 

1622. 

———. Pazmany Peter Kalavzzanak, tizen harmadik könyvéra való Felelet. Mellyet irt: De 

invocatione sanctorum: az szenteknek segitsegöl valo hivásokról, és esedezésekröl. 

Bártfa: Jakob Klöss jun., 1622. 

———. Harom fü es nevezetes, esztendös innepekre valo praedikatiók. Ugy-mint: 

karacsonra, hvsvetra es pünköstre. Irattattanak Kecskemeti Janos kallai praedikator 

altal. Adattatanak ez mellé... Iesus Christusnak fogantatasarol valo Praedikatiok, az 

szent Lukats Euangelista irasanak, Cap. I. ugyan azon author altal, Vnguarat, Anno 

1617. Debrecen: Rheda Péter, 1624. 

KECSKEMÉTI Gábor. Prédikáció, retorika, irodalomtörténet: A magyar nyelvű halotti beszéd 

a 17. században. Historia Litteraria 5. Budapest: Universitas Könyvkiadó, 1998. 

———. „A nyugat-európai akadémiai tanulmányok és a magyarországi rámizmus”. 

Gerundium: Egyetemtörténeti Közlemények, 3 (2018): 25–50. 



283 

 

———. „A rámizmus Magyarországon és Erdélyben”. Gerundium: Egyetemtörténeti 

Közlemények, 3–4 (2019): 65–83. 

———. „A barokk korszakfogalom a retorikatörténeti kutatások kiterjedése után”. In Zrínyi 

Miklós és a magyarországi barokk költészet, szerkesztette BENE Sándor és PINTÉR 

Márta Zsuzsanna, 15–53. Eger: Líceum Kiadó, 2021. 

KERESSZEGI HERMAN István. Az keresztyeni hitnek agazatairól való Praedicatioknak tar-

haza, a’ nemet országi Rhen-Palatinatusbéli Orthodoxa Catechesisnek rendi szerént. 

Várad: Szenczi Kertész Ábrahám, 1640. 

KISS Gábor. Állatok a Biblia tükrében. Budapest: Szent Pál Akadémia, 2009. 

KLANICZAY Gábor. „Ördögi kísértetek – Bornemisza Péter és a reformáció ördögképe”. In 

Mindennapi választások: Tanulmányok Péter Katalin 70. születésnapjára, 

szerkesztette ERDÉLYI Gabriella és TUSOR Péter, 617–35. Budapest: MTA 

Történettudományi Intézete, 2007. 

KLANICZAY Tibor, szerk. A magyar irodalom története 1600-ig. A magyar irodalom 

története, I. Budapest: Akadémiai Kiadó, 1964. 

KLUETING, Harm. „Tridentinischer Katholizismus – Katholizismus nach dem Konzil von 

Trient”. Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte, 103 (2009): 

13–26. 

KOLTAY Klára. „Mester és tanítványa: William Perkins és William Ames munkássága”. 

Könyv és Könyvtár, 16 (1991): 39–57. 

KOWALLEK, H. „Ueber Gaspar Scioppius”. Forschungen zur deutschen Geschichte, 11 

(1871): 401–482. 

KREBS, Richard. Die politische Publizistik der Jesuiten und ihrer Gegner in den letzten 

Jahrzehnten vor Ausbruch des dreißigjährigen Krieges. Hallesche Abhandlungen 

zur neueren Geschichte 25. Halle: Erhardt Kallas, 1890. 

KULCSÁR Árpád. „A sárospataki hitvita (1660. október 30. – október 1.)”. In Fiatal 

egyháztörténészek írásai, szerkesztette FAZEKAS Csaba, 21–46. Miskolc: ME BTK 

Újkori Magyar Történeti Tanszék, 1999. 

LACZHÁZI Gyula. „Szenvedély, jellem és morál Bethlen Miklós önéletírásában”. In 

Emlékezet és devóció a régi magyar irodalomban: A kolozsvári Babeş-Bolyai 

Tudományegyetem Magyar Irodalomtudományi Tanszéke által szervezett nemzetközi 

konferencia előadásai 2006. május 24–27., Kolozsvár, szerkesztette BALÁZS Mihály 

és GÁBOR Csilla, 247–58. Egyetemi Füzetek 3. Kolozsvár: Egyetemi Műhely Kiadó–

Bolyai Társaság, 2007. 

———. „A fikciósság a kora újkori magyar irodalomban”. Irodalomtörténeti Közlemények, 

2 (2016): 166–77. 

LÁZÁR Balázs. „A harmincéves háború (1618–1648)”. In A kora újkor története, 

szerkesztette POÓR János, Osiris Tankönyvek, 12–23. Budapest: Osiris Kiadó, 2009. 

LENGYEL Réka. „»Mesélő tükrök«: Az ifjabb Hatvani István állatmeséinek forrásai”. In 

Nagy az Isten állatkertje...: Állat(ság)ok a magyar irodalom- és 

művelődéstörténetben, szerkesztette MERCS István, 79–98. Modus Hodiernus 9. 

Nyíregyháza: Móricz Zsigmond Kulturális Egyesület, 2019. 

LEROY, Michel. „Mythe, religion et politique: la »légende noire« des jésuites”. Lusitania 

Sacra, 2 (2000): 367–76. 

Les mysteres des peres iesvites par interrogation & responses, extraictes fidelement des 

escrits par eux publiéz pour precaution en ce temps, au public & au particulier. Ville 

Franche: Elevthere Philalethe, 1622. 

Les mysteres des peres iesvites par interrogation & responces, extraictes fidelement des 

escrits par eux publiez pour precaution en ce temps, au public & au particulier. Ville 

Franche: Elevthere Philalethe, 1624. 



284 

 

LEVI, Anthony. Richelieu: A francia állam megteremtése. Fordította NOVÁK György. 

Budapest: Gulliver Könyvkiadó Kft., 2003. 

LONNER, Andreas. Relegatio jesvitarvm, ex omni benè ordinata republica;  vi IX. 

argumentorum potissimùm, ut à religione eorum, à Scholis, Monarchia, Tributorum 

denegationibus, Avaritia, Luxuria, Proditionibus, Factionibus, Seditionibus & 

Regicidiis, ordine & firmè demonstrata. Johann Alexander Cellius, 1612. 

LOVAS Borbála. „A rókatárgy, avagy egy aesopusi mese a hitvitázók tollán”. In Ghesaurus: 

Tanulmányok Szentmártoni Szabó Géza hatvanadik születésnapjára, szerkesztette 

CSÖRSZ Rumen István, 351–58. Budapest: rec.iti, 2010. 

LUKÁCS Zs. Tibor. „A korabeli propaganda és II. Rákóczi György megítélése”. Aetas, 1–2 

(1995): 68–94. 

M. NAGY István. Czeglédi István polemikus író a XVII. században. Kolozsvár: Ny. Gombos 

Ferenc Könyvnyomdája, 1899. 

Machiavellizatio qua unitorum animos Iesuaster quidam dissociare nititur… Detecta per 

qeuendam et in gratiam dni. archiepiscopi… castissimae vitae, Petri Pazman… 

succincte excepta. Kassa, 1620. 

Magyar katolikus lexikon. é. n. http://lexikon.katolikus.hu/. 

MAGYAR László András, „Hazugságtipológiák”, Holmi, 4 (2000): 446–451. 

MARLORATUS, Augustinus. „In Apocalypsin Iohannis Apostoli catholica expositio 

ecclesiastica”. In Novi Testamenti catholica expositio Ecclesiastica, id est, ex 

vniuersis probatis theologis (quos dominus diuersis suis Ecclesiis dedit) excerpta, a 

quodam verbi Dei ministro, diu multumque in theologia versato. Sive, bibliotheca 

expositionvm Novi Testamenti. Id est, expositio ex probatis omnibus theologis 

collecta, & in vnum corpus singulari artificio conflata: quae instar bibliothecae 

multis expositoribus refertae esse possit, 136–238. Genf: Henricus Stephanus, 1570. 

MAROTTI, Arthur F. „Alienating Catholics in Early Modern England: Recusant Women, 

Jesuits and Ideological Fantasies”. In Catholicism and Anti-Catholicism in Early 

Modern English Texts, edited by Arthur F. MAROTTI, 1–34. Early Modern Literature 

in History 4. London: Macmillan Press Ltd., 1999. 

MARTIN, A. Lynn. Henry III and the Jeusit Politicians. Genf: Librairie Droz, 1973. 

———. „The Jesuit Mistique”. The Sixteenth Century Journal, 1 (1973): 31–40. 

MARTIS Zsombor. „Nagyob kű emelés is kell a Sion vára rakására”: Gyülekezetalapítás, 

polémia és mártíromság Czeglédi István életművében. Miskolc: Miskolci Egyetem 

BTK Irodalomtudományi Doktori Iskola, 2016. Doktori értekezés, kézirat. 

http://midra.uni-miskolc.hu/?docId=25159. 

MARYKS, Robert Aleksander. Saint Cicero and the Jesuits: The Influence of the Liberal Arts 

on the Adoption of Moral Probabilism. Aldershot–Burlington–Rome: Ashgate–

Institutum Historicum Societatis Iesu., 2008. 

MCGINN, Bernard. Antikrisztus: Az emberiség kétezer éve a gonosz bűvöletében. Fordította 

KŐRÖS László. Budapest: AduPrint, 1995. 

MELIUS JUHÁSZ Péter. Az Szent Ianosnac tött ielenesnec igaz es iras szerint valo 

magyarazasa prédikatioc szerint, a iambor bölcz es tudos emberec irasabol 

szereztetet. Várad, 1568. 

MÉSZÁROS Károly. Ungvár története, a legrégibb időktől maig. Pest: Ráth Mór, 1861. 

MIHALIK Béla Vilmos. „Jezsuitaellenes képi propaganda a kora újkorban”. Magyar 

Könyvszemle, 3 (2010): 405–9. 

———. Papok, polgárok, konvertiták: katolikus megújulás az egri egyházmegyében (1670–

1699). Magyar történelmi értekezések. Budapest: MTA Bölcsészettudományi 

Kutatóközpont Történettudományi Intézet, 2017. 



285 

 

MILTON, Anthony. Catholic and Reformed: The Roman and Protestant Churches in English 

Protestant Thought 1600–1640. Cambridge Studies in Early Modern British History. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1995. 

MISKOLCZI CSULYAK Gáspár. Egy jeles Vad-Kert, Avagy az oktalan állatoknak, úgymint: (1) 

A’ Négy lábúaknak, (2) A’ Madaraknak, (3) Az Halaknak, (4) A’ Tsúszó-mászó 

állatoknak, (5) A’ Bogaraknak, öt Könyvekbe foglaltatott tellyes Historiaja. Melly 

Elsőben A’ Tudós és Híres Franzius Farkas, Wittébergai Sz: Irás Magyarázó Doktor 

által Deák nyelven irattatott, és sok izbé kinyomtattatott. Az után A’ Bóldog 

Emlekezetü Miskolczi Gáspár, Sok szép Ekklésiáknak mind Magyar-Országban, 

mind Erdélyben hasznos Tanítója által, Magyar nyelvre fordíttatott. Mostan pedig 

A’ Magyar Nemzet kedveért  mint ollyan hasznos Munka, közönséges haszonra 

Világra botsáttatott. Lőcse, 1702. 

MOLINAEUS, Petrus. Petri Molinaei S.S. theologicae professoris Enodatio gravissimarum 

quaestionum de providentia Dei, statu innocentiae, peccato originale, libero arbitio, 

praedestinatione, perseverantia: quâ afferitus veritas, & excutitur sententia 

Pontificiorum, & Arminianorum ... Leiden: Officina Elzeviriana. 1632. 

MOLNÁR Antal. Mezőváros és katolicizmus. Katolikus egyház az egri püspökség hódoltsági 

területein a 17. században. METEM-könyvek 49. Budapest: METEM, 2005. 

———. Lehetetlen küldetés?: Jezsuiták Erdélyben és Felső-Magyarországon a 16–17. 

században. TDI Könyvek 8. Budapest: L’Harmattan–ELTE Történelemtudományok 

Doktori Iskola, 2009. 

MOLNÁR Szabolcs. „A gúny eszközei Czeglédi István (1620–1671) írásaiban”. In Hatalom 

és Kultúra: Az V. Nemzetközi Hungarológiai Kongresszus (Jyväskylä, 2001. 

augusztus 6–10.) előadásai, II, szerkesztette JANKOVICS József és NYERGES Judit, 

83–94. Budapest: Nemzetközi Magyarságtudományi Társaság, 2004. 

MONOK István és V. ECSEDY Judit. „Szenci Kertész Ábrahám kereskedői könyvkészlete 

halálakor”. In Emlékkönyv a Teleki Téka alapításának 200. évfordulójára 1802–

2002, szerkesztette DEÉ NAGY Anikó, SEBESTYÉN-SPIELMANN Mihály és VAKARCS 

Szilárd, 360–79. Marosvásárhely: Mentor Kiadó, 2002. 

MONOSZLÓY András. De invocatione et veneratione sanctorum. Az szenteknec hozanc valo 

segetsegekrül hasznos könyü... Most iratatot Monosloi Andrastul, posoni praepostul. 

Nagyszombat, 1589. 

Mysteria patrvm iesvitarvm ex ipsorum scriptis cum fide eruta. In qvibvs Agitur de Ignatii 

Loyolae Ortv, & Apotheosi; de Societatis dogmatibus circa obedientiam caecam, 

circa Papae potestatem in Regum & Principum personas et status, fidem servandam. 

Sigillum confessiones, & aequivocationes, &c. Ad majorem praecautionem, in 

tempus praesens & futurum. Lampropoli: Robertvs Libervs, 1631. 

Mysteria, Oder Geheymnussen der Patrum der Societet Jesu. In welchen von Ankunfft Ignatii 

Loyolae, deß ersten Stiffters dieser Societet/ seinem Absterben/  Wunderwercken,/ 

Apotheosis/ vnd Canonisierung von der Societet Lehr-Puncten vnd Articuln/ dem 

blinden Gehorsamb/ dem Gewalt deß Papsts/ vber der Könige vnd Fürsten Person 

vnd Standt/ Zusag/ vnd Haltungvesprochnes Glaubens/ Sigillum, vnd Bandt der 

Confession vnd Equivocation/ &c gehandelt wirdt. Auß der Jesuiter eygnen 

Schrifften/ Christlichen Hertzen zu wahrer Nachrichtung/ vnd Warnung/ in 

gegenwärtigen vnd künfftigen zeiten trewlich zusammengetragen. 1632. 

Mysteria patrvm iesvitarvm ex ipsorum scriptis cum fide eruta. In quibus Agitur de Ignatii 

Loyolae Ortv, & Apotheosi; de Societatis dogmatibus circa obedientiam caecam, 

circa Papae potestatem in Regum & Principum personas et status, fidem servandam. 

Sigillum confessiones, & aequivocationes, &c. Accesservnt huic editioni auctiori et 

emendatiori Appendices duae, in quibus continentur Narrationes de molitionibus 



286 

 

Iesvitarvm in partibus orientis. Ad majorem praecautionem, in tempus praesens & 

futurum. Lampropoli: Robertvs Libervs, 1633. 

NAGY Levente. „História, emlékezet, önvallomás”. In A magyar irodalom történetei: A 

kezdetektől 1800-ig, szerkesztette JANKOVICS József és ORLOVSZKY Géza, 363–73. 

A magyar irodalom történetei 1. Budapest: Gondolat Kiadó, 2007. 

NAUMANN, Viktor. Der Jesuitismus: eine kritische Würdigung der Grundsätze, Verfassung 

und geistigen Entwicklung der Gesellschaft Jesu, mit besonderer Beziehung auf die 

wissenschaftlichen Kämpfe und auf die Darstellung von antijesuitischer Seite : nebst 

einem literarhistorischen Ahnahg, Die antijesuitische Literatur von der Gründung 

des Ordens bis auf unsere Zeit. Regensburg: G. J. Manz, 1905. 

NELSON, Erik. „The Jesuit Legend: Superstition and Myth-Making”. In Religion and 

Superstition in Reformation Europe, edited by Helen L. PARISH and William G. 

NAPHY, 94–118. Manchester: Manchester University Press, 2002. 

NICERON, Jean Pierre. Memoires pour servir a l’histoire des hommes illustres dans la 

republique des lettres. Bd. 35. Párizs: Braisson, 1736. 

O’MALLEY, John W. „The Historiography of the Society of Jesus: Where Does It Stand 

Today?” In The Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540–1773, edited by 

Gauvin A. BAILEY, Steven J. HARRIS, T. Frank KENNEDY and John W. O’MALLEY, 

3–37. Toronto–Buffalo–London: University of Toronto Press, 1999. 

———. Az első jezsuiták. Fordította TÖRÖK Péter. Budapest: Szent István Társulat, 2006. 

OSIANDER, Lucas. Warnung Vor der falschen Lehr vnd Phariseischen Gleißnerey der 

Jesuiter. Tübingen: Ulrich Morhart, 1568. 

———. Warnung Vor der Jesuiter blutdurstigen Anschlägen vnnd bösen Practicken: Durch 

welche sie die Christliche, reine, Euangelische Lehr, sampt allen denen, so sich zu 

derselben offentlich bekennen, außzutilgen, vnnd des Römischen Antichrists 

tyrannisch Joch der Christenheit widerumb auffzutringen vnderstehn. Tübingen: 

Georg Gruppenbach, 1585. 

Őry Miklós. „Bevezetés”. In Krisztus látható egyházáról: Diatriba theologica: Pázmány 

első latin munkája, szerkesztette ŐRY Miklós, 3–38. Eisenstadt: Prugg Verlag, 1975. 

ŐZE Sándor. Apokaliptikus időszemlélet a korai reformáció Magyarországán (1526–1566). 

Budapest: Magyar Napló–Írott Szó Alapítvány, 2016. 

PABEL, Hilmar M. „Peter Canisius and the Protestants: A Model of Ecumenical Dialogue?” 

Journal of Jesuit Studies, 1 (2014): 373–99. 

PAINTNER, Ursula. „Des Papsts neue Creatur”: Antijesuitische Publizistik im 

deutschsprachigen Raum (1555–1618). Chloe: Beihefte zum Daphnis 44. 

Amszterdam–New York: Rodopi, 2011. 

Papistak meltatlan üldözese a vallasert, mely e kérdésben magyaráztatik meg: Ha szabad-é 

valakit (és nevezet-szerint a’ Pápistáknak az Euangélicusokat) erö-szakkal vallásra 

kénszeriteni? Kinek alkolmatosságával az-is szem-eleiben adatik: Micsoda 

mesterségekkel és kénszergetésekkel szokták (most fö-képpen) a’ Pápisták az 

Euangélicusokat a’ magok vallására hajtani? [Várad]: [Szenci Kertész Ábrahám], 

1643. 

PAREUS, David. Irenicum sive de unione et synodo evangelicorum concilianda liber votivus 

paci ecclesiae & desideriis pacificorum dicatus. Heidelberg, 1614. 

———. Erwegung deren Theologen meynung, die sich nicht schewen, Evangelische 

Herrschafften zu bereden, daß sie lieber mit den Papisten, und dem Römischen 

Antichrist, als mit den Reformirten Evangelischen, die sie aus haß Calvinisch 

nennen, Gemeinschafft haben sollen. Aus dem in Anno 1614. gedructen Irenico 

Herrn Doctoris Parei gezogen...Sampt einem Nothwendigen Appendice oder 

Anhang. Heidelberg, 1620. 



287 

 

PAVONE, Sabina. Le astuzie dei gesuiti: Le false Istruzioni segrete della Compagnia di Gesù 

e la polemica antigesuita nei secoli XVII e XVIII. Roma: Salerno Editrice, 2000. 

———. „Between History and Myth: The Monita secreta Societatis Jesu”. In The Jesuits 

II: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540–1773, edited by John W. O’MALLEY, 

Gauvin Alexander BAILEY, Steven J. HARRIS and T. Frank KENNEDY, 50–65. 

Totonto–Buffalo–London: University of Toronto Press, 2006. 

PÁZMÁNY Péter. Keresztyéni felelet a megdicsöült szentek tiszteletirül, értünk való 

könyörgésekrül és segítségül hívásokrúl. Graz, 1607. 

———. Isteni igazsagra vezerleo kalauz. Pozsony, 1613. 

———. Falsae originis motvvm Hvngaricorvm svccincta refvtatio. Az Magyar orszagi 

tamdasoknak hamissan költött eredetinek, rövid velös hamissitasa. Bécs, 1620. 

———. „Alvinczi Péternek sok tétovázó kerengésekkel és czégéres gyalázatokkal 

felhalmozott feleletinek, rövid és keresztyéni szelidséggel való megrostálása, 

irattatot Pázmány Pétertűl az jesuiták rendin való legkisseb tanítótúl”. In PÁZMÁNY 

Péter, Összes Munkái, szerkesztette RAPAICS Rajmond, II, 625–91. Budapest: M. Kir. 

Tud.-Egyetemi Nyomda, 1895. 

———. „Egy keresztény prédikátortúl S. T. D. P. P. az kassai nevezetes tanítóhoz Alvinczi 

Péterhez iratott öt szép levél”. In PÁZMÁNY Péter, Összes Munkái, szerkesztette 

RAPAICS Rajmond, II, 509–620. Budapest: M. Kir. Tud.-Egyetemi Nyomda, 1895. 

———. „Igazságra vezérlő kalauz”. In PÁZMÁNY Péter, Összes Munkái, szerkesztette KISS 

Ignácz, III. Budapest: M. Kir. Tud.-Egyetemi Nyomda, 1897. 

———. „A setét hajnal-csillag után bujdosó luteristák vezetője, mely utban igazittya a’ 

vittebergai académiának Fridericus Balduinus altal kibocsátott feleletit a’ Kalauzra”. 

In PÁZMÁNY Péter, Összes Munkái, szerkesztette KISS János, V, 470–823. Budapest: 

M. Kir. Tud.-Egyetemi Nyomda, 1901. 

PÉNZES Tiborc Szabolcs. „Valakik szikrának szárnya alatt vadnak…”: Várad és a 

puritanizmus II. Rákóczi György fejedelemsége idején. Nagyvárad: Partium Kiadó, 

2014. 

PERKINS, William. 1598. A Reformed Catholike: or, a Declaration shewing how neere we 

may come to the present Church of Rome in sundrie points of Religion: and vvherein 

we must for euer depart from them: with an Advertisment to all fauourers of the 

Romane Religion, shewing that the said Religion is against the Catholike principles 

and grounds of the Catechisme. Cambridge: John Legat, 1598. 

———. Catholicvs Reformatvs: Hoc est, expositio et declaratio, qvae ostendit qvatenvs 

Ecclesiae ex Dei verbo reformatae in multis ac diuersis religionis capitibus cum 

Ecclesia Rom.... consentiunt... Addita est breuis quaedam Admonitio ad eos qui 

dediti sunt Rom. Ecclesiae... Omnia primo conscripta et edita lingua Anglica a... 

Gvilielmo Perkinso... deinde vero in Hispanicam linguam translata a D. Gvilielmo 

Massano... nunc vero demum a quodam linguarum & veritatis studioso in Latinum 

sermonem conuersa. Hanoviae: Guilielmus Antonius1601. 

PESTI Brigitta. „Jesuitai practica és A Pápistai Római Vallás: Medgyesi Pál egy kötetéhez 

hozzáfűzött, kéziratos antijezsuitikák”. Lymbus: Magyarságtudományi 

forrásközlemények, (2006): 9–29. 

———. Dedikáció és mecenatúra Magyarországon a 17. század első felében. Budapest–

Eger: Kossuth Kiadó–Eszterházy Károly Főiskola, 2013. 

PÉTER Katalin. A reformáció: kényszer vagy választás? Európai Iskola. Budapest: Nemzeti 

Tankönyvkiadó, 2004. 

PIRNÁT Antal. „Fabula és história”. Irodalomtörténeti Közlemények, 2 (1984): 137–49. 



288 

 

[PLAIX, Cesar de]. Anti-Coton ov refvtation de la lettre declaratoire dv Pere Cotton. Liure 

ou est prouué que les Iesuites sont coulpables et autheurs du parricide execrable 

commis en la personne du Roy tres-Chrestien Henry IV. d’heureuse memoire. 1610. 

PLATÓN, „Phaidrosz”. In PLATÓN, Összes művei, szöveget gondozta FALUS Róbert, fordította 

KÖVENDI Dénes, Bibliotheca Classica, II, 711–807. Budapest: Európa Könyvkiadó, 

1984. 

———. „A szofista”. PLATÓN, Összes művei, szöveget gondozta FALUS Róbert, fordította 

KÖVENDI Dénes, Bibliotheca Classica, II, 1071–1228. Budapest: Európa 

Könyvkiadó, 1984. 

PORTER, Martin. Windows of the Soul: Physiognomy in European Culture 1470–1780. 

Oxford Historical Monographs. Oxford: Clarendon Press, 2005. 

QUINTILIANUS, Marcus Fabius. Szónoklattan. Szerkesztette ADAMIK Tamás. Pozsony: 

Kalligram, 2009. 

Qverela Hvngariae. Magyarország panasza. Kassa, 1619. 

RAALTE, Theodore G. van. „»Noster Theophilus«: The Fictitious »Printer« Whose Anti-

Jesuit Volumes Issued from Various Presses in Geneva between 1580 and 1589”. 

Bibliothèque d’Humanisme et Renaissance, 3 (2012): 569–91. 

RAPAICS Rajmond. „Bevezetés”. In Felelet az Magyari István sárvári praedicatornak az 

ország romlása okairúl irt könyvére, sajtó alá rendezte RAPAICS Rajmond, 3–11. 

Pázmány Péter Összes Munkái. I. Budapest: M. Kir. Tud.-Egyetemi Nyomda, 1894. 

REDSLOB, Gustav Moritz. „Franz Wolfgang”. In Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 7, 

319–20. Lipcse: Verlag von Duncker & Humblot, 1878. 

REEVES, Marjorie. The Influence of Prophecy in the Later Middle Ages: A Study in 

Joachimism. Oxford: Clarendon Press, 1969. 

RÉGENT-SUSINI, Anne. „From Probability to the Sublime(s): Early Modern Jesuit Rhetoric; 

an Anti-philosophy or an Alternative Path to a Modern Idea of »Truth«?” In Jesuit 

Philosophy on the Eve of Modernity, edited by Cristiano CASALINI, 77–94. Jesuit 

Studies: Modernity through the prism of jesuit history 20. Leiden–Boston: Brill, 

2019. 

Reissender Jesuiter Wolff, vnter dem Schafbeltz Christlicher Sanfftmut verborgen. Oder, 

Summarischer Begriff der grewlichen vnnd erschrecklichen Mordlehren, so in der 

Jesuiten Schrifften hin vnd wider verstecket ligen, vnd sie aller orten vnterm schein 

grosser Heiligkeit offentlich vnnd heimlich practiciren. Getrewlich auß ihren 

Lateinischen Büchern, vnd offentlich ausgangenen actis, zusamen gezogen, vnd 

sampt der Relation von der Jesuiter Geheymnussen. 1610. 

Renati Verdaei Statera. Qua ponderatur Mantissae Laurentii Forerii Jesuitae Oenipontani 

Sectio prima: Quam emisit Adversus libellum cui titulus est, Mysteria Patrum 

Jesuitarum. Paullus Festi epitomator, Mantissa, additamentum dicitur lingua Tusca, 

quod ponderi adjicitur sed deterius, & quod sine ullo usu est. Leiden: Gelasivs 

Nomimelcvs, 1637. 

Resultatio plagarum castigatoris autorum Machiavellizationis, reverberata in Thomam 

Balasfia, ejectum episcopum Bosznensem, nec non depositum Posoniensem. Per 

Petrum P. Alvinci. Kassa, 1620. 

RÉZ László. A Drugethek és Homonna reformátiója. Sátoraljaújhely: „Zemplén” 

Könyvnyomtató Intézet, 1899. 

RIVET, André. Andreae Riveti pictavi sammaxentini, SS. Theologiae Doctoris, & sacrarum 

Literarum in celeberrima Lugdunensi Batavorum Academia olim Professoris, 

Operum Theologicorum quae Latinè edidit. Tom. 3. Rotterdam: Arnold Leers, 1660. 

RÓZSA Zoltán. Szatíra és társadalom az itáliai középkorban és a kora reneszánszban. 

Budapest: Akadémiai Kiadó, 1984. 



289 

 

Satyre, Menippee de la vertv dv Catholicon d’Espagne. 1593. 

Satyre, Menippee de la vertv dv Catholicon d’Espagne. Et de la tenve des estats des Paris. 

1593. 

SCHAFF, Philip. The Creeds of Christendom, with a Histoy and Critical Notes. Bd. 1/3. New 

York–London: Harper&Brothers Publishers, 1877. 

SHANLEY, Brian J. The Thomist Tradition. Handbook of Contemporary Philosophy of 

Religion 2. Dordrecht: Springer Science+Business Media, 2002. 

SINKA Ferenc Pál. Páduai Szent Antal csodái. Csodálatos történetek: A hitélet és szentek 

életéből vett csodás események elbeszélése 1–2. Esztergom: Az „Esztergomi Szent 

István Naptár” szerkesztősége, 1932. 

SOMMERVILLE, Johann P. „The ’new art of lying’ : equivocation, mental reservation, and 

casuistry”. In Conscience and Casuistry in Ealry Modern Europe, edited by Edmund 

LEITES, 159–84. Ideas in Context 9. Cambridge: Cambridge University Press, 1988. 

SOMMERVOGEL, Carlos et Pierre BLIARD. Bibliothèque de la Compagnie de Jésus: Histoire. 

Bd. 11. Párizs: Auguste Picard, 1932. 

SOMOS, Mark. Secularisation and the Leiden Circle. Leiden–Boston: Brill, 2011. 

SOÓS Kálmán. A reformáció terjedése és megszilárdulása a mai Kárpátalja területén (1517–

1600). Szerkesztette CSATÁRY György. Beregszász–Ungvár: „RIK-U” Kiadó, 2017. 

STIRLING János. „Utószó”. In MISKOLCZI CSULYAK Gáspár, Egy jeles Vad-Kert: Avagy az 

oktalan állatoknak historiája Miskolczi Gáspár által, 479–502. Magyar Hírmondó. 

Budapest: Magvető Könyvkiadó, 1983. 

SUTHERLAND, N. M. „The Huguenots and the Edict of Nantes, 1598–1629”. In Huguenots 

in Britain and their French Backgrounds, 1550–1800: Contributions to the 

Historical Conference of the Huguenot Society of London, 24–25 September 1985, 

edited by Irene SCOULOUDI, 158–174. Houndmills–Basingstoke–Hampshire–

London: The Macmillan Press Ltd., 1987. 

SZABÓ Ferenc SJ. 1990. A teológus Pázmány: A grazi „theologia scholastica” Pázmány 

művében. METEM-könyvek 1. Róma: Ugo Detti, 1990. 

———. Krisztus és egyháza Pázmány Péter életművében. Isten és Tudomány, Pázmány 

Irodlami Műhely, Tanulmányok 11. Budapest: Jézus Társasága Magyarországi 

Rendtartománya, L’Harmattan Kiadó, 2012. 

SZANISZLÓ Krisztián. „A hatalommegosztás államelméleti előképei – Hatalomkorlátozás az 

európai állambölcseletben az antikvitás korától a felvilágosodásig”. Acta Humana – 

Emberi Jogi Közlemények, 1 (2016): 63–88. 

SZÁSZ Géza. „A francia állam és a protestánsok a 17. században – tűréstől tiltásig”. Aetas, 

1–2 (2000): 39–61. 

SZCZUCZKI, Lech. „Filozófia és tekintély (Christian Francken esete)”. In Lech SZCZUCZKI, 

Két XVI. századi eretnek gondolkodó (Jacobus Palaeologus és Christian Francken), 

fordította SCHULEK Tibor és VARSÁNYI István, Humanizmus és Reformáció 9, 83–

123. Budapest: Akadémiai Kiadó, 1980. 

SZENCZI MOLNÁR Albert. Naplója, levelezése és irományai. Szerkesztette DÉZSI Lajos. 

Budapest: Magyar Tudományos Akadémia, 1898. 

SZENT ÁGOSTON. A keresztény tanításról. Fordította BÖRÖCZKI Tamás. Catena: Fordítások 

1. Budapest: Paulus Hungarus–Kairosz Kiadó, 2001. 

SZENTIVÁNYI Dezső. A katekizmus története Magyarországon: Canisius Szent Péter és a 

magyar katekizmus, Kiadványok Jézustársasága magyarországi történetéhez, 

Tanulmányok 36. Budapest: Pray Rendtörténetíró Munkaközösség, 1944. 

Szilágyi Aladár. „A kurátorok széke (Váradi önkormányzat 1657-ben)”. Várad, 1 (2004). 

http://varadlap.ro/index.php?m=5&id=873&sz=200401. 



290 

 

SZINNYEI József. é. n. Magyar írók élete és munkái. hozzáférés: 

http://mek.oszk.hu/03600/03630/html/. 

SZŐKE Katalin. „Jegyzetek”. In Mihail BAHTYIN, François Rabelais művészete, a középkor 

és a reneszánsz kultúrája. Rabelais és Gogol: A szó művészete és a népi 

nevetéskultúra. Szatíra, 553–62. Budapest: Osiris, 2002. 

TARJÁNYI Zoltán. Kateketika. Köt. 1/2. A Pázmány Péter Katolikus Egyetem Hittudományi 

Karának jegyzetei. Budapest: Szent István Társulat, 1998. 

The State-Mysteries of the Iesvites, by way of Questions and Answers, Faithfully extracted 

out of their own Writings by themselues published. And a Catalogue prefixed of the 

Authors names wich are cited in this Booke. Written for a Premonition in these times 

both to the Publike and Particular. Translated by Peter GOSSELIN. London: Nicholas 

Bourne, 1623. 

TINSLEY, Barbara Sher. Pierre Bayle’s Reformation: Conscience and Criticism on the Eve 

of Enlightenment. Selinsgrove–London: Susquehanna University Press–Associated 

University Presses, 2001. 

TOKICS Imre. A Könyvek Könyve. Budapest: Arany Forrás Kiadó, 2008. 

TONHAIZER Tibor. „Apokaliptikus váradalmak a középkori Magyarországon”. Theologiai 

Szemle, 4 (2001): 216–22. 

TÓTH G. Péter. „Tárgyak, férgek, démonok: Társadalmi válságtünetek és demonológiai 

diagnózisok a kora újkori Magyarországon”. Korall: Társadalomtörténeti Folyóirat, 

35 (2009): 5–42. 

TÓTH Zsombor. „EGOizmus. Az énreprezentáció mint én-performancia (self-fashioning) 

Bethlen Miklós emlékiratában”. Egyháztörténeti Szemle, 2 (2003), hozzáférés: 

http://www.uni-miskolc.hu/~egyhtort/cikkek/tothzsombor.htm. 

———. „Hosszú reformáció, konfesszionális pluralitás és felekezet(köz)iség (módszertani 

előtanulmány)”. In Interkofesszionalitás és irodalom a kora újkorban, szerk. MÓRÉ 

Tünde és TASI Réka, Reciti konferenciakötetek 8, 11–50. Budapest: reciti, 2020. 

TÚRI Tamás. Prédikáció, egzegézis és protestáns hagyomány: Unitárius Apokalipszis-

kommentárok Erdélyben (16–18. század). Szeged: SZTE BTK Irodalomtudományi 

Doktori Iskola, 2017. Phd-értekezés, kézirat. Hozzáférés: http://doktori.bibl.u-

szeged.hu/4122/1/Turi%20Tamas_Unitarius%20Apokalipszis-kommentarok%20Er 

delyben_Phd%20ertekezes.pdf. 

———. „Prédikáció és Apokalipszis: Karádi Pál és a protestáns hagyomány”. Keresztény 

Magvető, 2–3 (2017): 412–28. 

TUSOR Péter. „Az 1608. évi magyar törvények a római inkvizíció előtt: II. Mátyás 

kiközösítése”. Aetas, 4 (2000): 89–105. 

———. „Felekezetszerveződés a kora újkorban”. Vigilia, 1 (2008): 12–18. 

———. Katolikus konfesszionalizáció a kora újkori Magyarországon: Egyetemi jegyzet. 

Publicationes Instituti Historici in Universitate Catholica de Petro Pázmány 

nuncupatae fundati: Subsidia 1. Budapest: PPKE BTK Történettudományi Intézet, 

2008. 

———. Pázmány, a jezsuita érsek: Kinevezésének története, 1615–1616 (Mikropolitikai 

tanulmány). Collectanea Vaticana Hungariae 13. Budapest–Róma: Gondolat Kiadó–

MTA-PPKE ‘Lendület’ Egyháztörténeti Kutatócsoport, 2016. 

TUTINO, Stefania. Empire of Souls: Robert Bellarmine and the Christian Commonwealth. 

Oxford Studies in Historical Theology 7. New York: Oxford University Press, 2010. 

———. „Nothing But the Truth?: Hermeneutics and Morality in the Doctrines of 

Equivocation and Mental Reservation in Early Modern Europe”. Renaissance 

Quarterly, 1 (2011): 115–55. 



291 

 

———. Shadows of Doubt: Language and Truth in Post-Reformation Catholic Culture. 

Oxford–New York: Oxford University Press, 2014. 

TÜSKÉS Gábor. „Az exemplum a 16-17. század katolikus áhítati irodalmában”. 

Irodalomtörténeti Közlemények, 2 (1992): 133–51. 

UTASI Csilla. Argumentum, fabula, história Heltai Gáspár műveiben. Újvidék: Újvidéki 

Egyetem Bölcsészettudományi Kar, 2013. 

VALDERRAMA, Pedro de. „Predication... au iour & feste de la Beatification du glorieux 

Patriarche Ignace fondatevr de la Compagnie de Iesvs”. In Trois tres-excellentes 

predications pronocees av iovr et feste de la beatification dv glorievx patriarche le 

Bien-heureux Ignace fondateur de la Compagnie de Iesvs, traduit par François 

SOLIER, 1–97. Poictier: Antoine Mesnier, 1611. 

VARGA Bernadett. „Hát én, Uram, mit szóljak te elötted?”: Keresztúri Bíró Pál és a Mennyei 

társalkodás. Budapest: Országos Széchényi Könyvtár, 2017. 

VARGA Imre. A két Rákóczi György korának költészete (1630–1660). Régi Magyar Költők 

Tára: XVII. század 9. Budapest: Akadémiai Kiadó, 1977. 

VÁSÁRHELYI Judit. „Egy jezsuita-ellenes vitairat és magyar fordítója”. Országos Széchényi 

Könyvtár Évkönyve, 25 (1981): 253–71. 

VEDELIUS, Nicolaus. De Arcanis Arminianismi Libri Dvo. Seu Quaestio, Quaenam sit 

Religio & fides Theologorum Remonstrantium, Decisa Ex Confessione & Apologia 

ipsorum. Per Nicolaum Vedelium, S. S. Theol. Doct. & Professorem in Illustr. Schola 

Daventriensi. Leiden: Franciscvs Hegervs, 1631. 

Vígh Éva. „Giovan Battista Della Porta zoomorfikus fiziognómiája”. Filozófiai Szemle, 3 

(2016): 9–24. 

VIGOR, Simon. Ex responsione synodali data Basiliae oraturibvs D. Eugenij PP. IV. in 

congregatione generali III. Non. Septembr. M.CD.XXXII. De auctoritate cuiuslibet 

Concilii generalis supra P.P. & quoslibet fi deles pars praecipua, et in eam 

Commentarius. Cologne: Sumptibus Teophilus, 1613. 

VISKOLCZ Noémi. Johann Heinrich Bisterfeld (1605–1655) bibliográfia. A Kárpát-medence 

kora újkori könyvtárai 6. Budapest–Szeged: Országos Széchényi Könyvtár–

Scriptum Rt., 2003. 

———. „Jövendölések és váradalmak 17. századi protestáns irodalmunkban”. In A 

harmincéves háború prófétái és chiliasztái: I. Tanulmányok, szerkesztette KESERŰ 

Gizella, 65–100. Fiatal Filológusok Füzetei: Korai újkor 4. Szeged: Balázs Mihály, 

2003. 

WARGA, Lajos. A keresztyén egyház történelme. Köt. 2. Sárospatak: Steinfeld Béla, 1887. 

WEIDNER, Johann Leonhard. Jubileum, sive speculum iesuiticum, exhibens praecipua 

iesuitarum scelera, molitiones, innovationes, fraudes… contrastatum 

Ecclesiasticum, Politicumque, in, & extra Evropaevm orbem… ex variis historiis, 

imprimis verò pontificiis collecta; cum Mantissis aliquot & Indice rerum; operâ & 

studio I. L. W. O. P. 1643. 

WEINBROT, Howard D. Menippean Satire Reconsidered: From Antiquity to the Eighteenth 

Century. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 2005. 

WISSE, Jakob. Ethos and Pathos from Aristotle to Cicero. Amszterdam: Adolf M. Hakkert–

Publisher, 1989. 

ZACHAR József, „Az Oszmán-Habsburg hosszú háború: A hadüzenettől a békekötésig 1593–

1606”. In „Frigy és békesség legyen…”: A bécsi és a zsitvatoroki béke, szerkesztette 

PAPP Klára és JENEY–TÓTH Annamária, A Bocskai-szabadságharc 400. évfordulója, 

8, 291–308. Debrecen: Hajdú-Bihar Megyei Önkormányzat–Debreceni Egyetem 

Történelmi Intézete, 2006. 



292 

 

ZAGORIN, Perez. Ways of Lying: Dissimulation, Persecution and Conformity in Early 

Modern Europe. Cambridge, London: Harvard University Press, 1990. 

ZOVÁNYI Jenő. „A sárosi ref. egyházmegyének egy ismeretlen esperese”. In ZOVÁNYI Jenő, 

Kisebb dolgozatok a magyar protestantismus történetéből, 116–19. Sárospatak: Dani 

és Fischer, 1910. 

———. A tiszántúli református egyházkerület története. Debrecen: Nagy Károly Grafikai 

Műintézete, 1939. 

———. Magyarországi protestáns egyháztörténeti lexikon. Budapest: Magyarországi 

Református Egyház Zsinati Irodájának Sajtóosztálya, 1977. 

ZVONARICS Imre, és NAGY Benedek. Pazman Peter pironsagi. Az az: azokra az szitkos 

karomlasokra, es orczatlan pantolodasokra, mellyeket Szyl Miklos neue alatt 

Hafenreffer tudos Doctornak könyue eleiben függesztet leuelek ellen all-orczassan 

ki bocziattot vala: derek felelet. Melyben, nem chak az czepregi Mestersegnek 

neuezet nyelues czielcziapasi, torkaban verettetnek, de meg az ö Cziauargo 

Kalauzanak, csintalan farteliij, es hazug czigansagijs röuid bizonyos ielekböl, mint 

egy vilagos tükörböl, ki nijlatkoztatnak, Irattatott az együgyüeknek Hasznokra, es Az 

mi magunk artatlansaganak tiszta mentsegere. Keresztur: Farkas Imre, 1615. 

ZSENGELLÉR József. „Az ószövetségi kánon és a reformáció”. In Az Ószövetség és a 

reformáció: Tanulmányok a héber nyelvű Ószövetség és a protestantizmus 

kapcsolatának múltjából és jelenéből, szerkesztette KUSTÁR Zoltán és NÉMETH 

Áron, 39–75. Acta. Debreceni teológiai tanulmányok 11. Debrecen: Debreceni 

Református Hittudományi Egyetem, 2018. 

ZSILINSZKY Mihály. A magyar országgyűlések vallásügyi tárgyalásai a reformatiotól 

kezdve. Köt. 1. Protestans theologiai könyvtár 14. Budapest: Franklin-Társulat 

Nyomdája, 1880. 

———. Az 1610-ik évi zsolnai evangélikus zsinat háromszázados emlékünnepén: 

Egyháztörténeti tanulmány. Selmecbánya: Joerges Ágost özv. és fia 

Könyvnyomdája, 1910. 

  



293 

 

MELLÉKLETEK 

  



294 

 

1. melléklet 

Az 1610-es Fides Iesv et Iesvitarvm szerkezeti alakulása1317 

 

 

  

                                                 
1317 Az 1610-es, oppenheimi kiadású Fides Iesv et Iesvitarvmhoz választott szerzői álnevet és a szöveg 

szerkesztéséhez felhasznált szerkezeti elemeket félkövérrel, a fontos változtatásokat nagybetűvel jelöltem. 

Kiadás éve: 1573 1578  1580 1584 1589 

   

 

Álnév: Donatus 

Gotuisus 

Trivonensis 

Donatus 

VVisartus 

Trivonensis 

 Donatvs 

Gotvisvs 

Trivonēsis 

   

 

  

Szerkezet:  

1.) JOHANNES MARBACH 

Praefatiója 

 

2.) 18 CAPUTos főszöveg: 

Jezsuiták tudománya: 

Tézis forrása: Censvra Coloniensis 

 

Cáfolat: 

Biblia (próféták, evangélisták, 

apostolok) 

+ egyházatyák idézetei 

 

3.) IV. Pius esküformulája és 

cáfolata 

(LUTHERÁNUS 

transzszubsztanciáció-cáfolat) 

 

   

-- 

 

 

16 CAPUTos főszöveg: 

Jezsuiták tudománya: 

Tézis forrásai: Censvra Coloniensis  

+ PETRUS CANISIUS KÁTÉja 

Cáfolat: 

BETOLDÁS: KRISZTUSI ANTITÉZIS 

+ Biblia (próféták, evangélisták, apostolok) 

+ egyházatyák idézetei 

 

-- 

 

  

Kiadás éve: 1610 
 

Álnév: Donatus 

Wisartus 

Trivonensis 
 

Szerkezet:  

1.) NÉVTELEN Praefatio 

 

2.) 16 CAPUTos főszöveg: 

Jezsuiták tudománya: 

Tézis forrásai: Censvra Coloniensis + PETRUS CANISIUS KÁTÉja 

Cáfolat: 

BETOLDÁS: KRISZTUSI ANTITÉZIS 

+ Biblia (próféták, evangélisták, apostolok) 

+ egyházatyák idézetei 

 

3.) IV. Pius esküformulája és cáfolata 

(KÁLVINISTA transzszubsztanciáció-cáfolat) 

 



295 

 

2. melléklet1318 

 

HETEDIK PRAEDICATIO1319 

Joan 6. vers. 55. 56. 

Az én testem bizony étel, és az én vérem 

bizony ital. Az ki észi az én testemet, és 

iszsza az én véremet, én bennem lakik, és 

én ö benne. 

 

Christus Urunk születése után, Anno: 1618. 

14. die Iunij, esék az az nap, mellyet 

közönséges nével, Vr napjának neveznek, 

mely találtatot az Negyedik Orbán Pápátol: 

Anno 1261. Christus születése után nagy 

bálványozásnak okáért. 

Ez napon Vngvárat, egy néminémü Nadasi 

Pál nevü Iesuita ezen locust az szent Ianos 

irásából sok keresztyén embereknek fülök 

hallotára, az mi, egynyihány Tanitokkal 

való iélen létünkben vevé fel, 

magyarázatnak okáért, melyböl, az ö hozzá 

hasonló társaival egyetemben, az Christus 

Iesus testének és vérének, az Vr 

Vaczoráiában, valóságos ielen lételét, testi 

foggal és száijal való vételét, akaria vala 

erössiteni, de semmiben elö nem mehete, 

Mert az minémü irásokat citala-is, czak ide 

tova kapdosa azokban-is, nem tudván igaz 

magyarázattyát adni. S az ö sententiáiának 

erössitétre valami hitván példákkal éle: 

Pádvai szent Antalnak irásából, azt mondá 

hogy Bonavillusnak egy szamára vólt, mely 

imádta az Oltári szentséget, kit ök Christus 

testének mondanak. Bonaventurából ismét 

egy báránt s-mikor ezt mondaná, az piaczon 

sok nép láttára egy disznó futa közikbe, s-

pálczával kergeték ki onnan. Harmadik 

példát hozá elö ki felöl azt mondá hogy 

szemével látta, de megh azt mondá hogy ott 

sem vólt, hogy láthatta hát, ha ott nem vólt. 

Negyedszer, azt mondá, hogy Magyar 

Országbol az Sidókat, azért üzték ki, hogy 

az ostiát késsel liggatták és sok vér folyt ki 

belöle. Több efféle hijában való dolgoknak 

beszélgetésével tölté mind el az üdöt. 

Tizedik vetelködés 

Az Christvs testenek es verenek az Vr 

vaczoraiaban valo jelen létéröl1320 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
1318 A Kecskeméti C. János Catholicvs reformatvs-fordítása és hetedik úrvacsora-prédikációja közötti 

szövegegyezéseket félkövérrel jelöltem. 
1319 KECSKEMÉTI C., Az papistak közöt…, M1v–N3r. 
1320 KECSKEMÉTI C., Catholicvs reformatvs…, 221–244. 



296 

 

Végtére, kapa Calvinusba, s-azt mondá 

hogy, tiltya Calvinus, az Paterek, irásának 

helyben való hagyását, de nem tudá citalni 

Calvinusból az locust. Mind czak igy ámitá 

az népet, semmi bizonyos értelmét, ez sz. 

Ianos mondásának nem tudván adni. Hogy 

azért mi keresztyének ennek igaz értelmét, 

mi légyen, megh tudhassuk az ellenkezö 

Atyafiak ellen, kik ezt, az Christus testének 

és vérének valóságos ielen létéröl, és testi 

foggal száijal való vételéröl magyarázzák, 

imez dolgokat lássuk ez mostani orában 

meg. 

 

I. Miben eggyezzünk, és menyiben az 

ellenkező Atyafiakkal az Vr Vaczoráiának 

tudományában? 

II. Miben külömbözzünk, hogy igy ez sz. 

Ianos mondásának igaz értelmét mi légyen, 

megtessék? 

 

I. Menyiben eggyezünk az Pápistákkal? 

Az miképpen az ellenkezö Atyafiak vallyák 

és hiszik az Vr Vaczoráiában, az Christus 

testének és vérének valósagosképpen való 

ielen létét, ugy mi-is azt vallyuk, és 

hiszszük, nem czak mondás szerént, mint 

ök felölünk itilik, avagy költésképpen, 

hanem igazán és valóságossan. Mellyet 

kétképpen kel meg gondolni. 

1. Az iegyekre nézve. 2. Az vévökre nézve. 

Az mi néz az elsöre, hiszszük és tanittyuk 

az Christus testét és vérét igazán az 

kenyérrel és borral, ugy-mint, szentséges 

ielekkel, ielen lenni, de nem valami hely 

szerént való ielen-létellel, vagy 

változásképpen, mint ök mondgyák, hogy 

mihelyen az Pap reá mondgya az igét, többé 

ne légyen kenyér és bor, hanem Christus 

teste és vére: hanem szentséges 

hasonlitással. Mert miképpen az ighe 

mihelyen ki mondatik az Tanitó száiából, 

az zenges, az mi fülünkbe iö, ugyan azon 

szempillantásban az igében ielentetet 

dolog elménkbe száll: és igy az 

hasonlatosságh szerént, mely vagyon az 

ige, és az által ielentetet dologh között, 

mind kettö mindgyárást ielen lészen. 

Szintén igy az Vr Vaczoráiában, az 

kenyeret és bort, nem kel czak magában, 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

„Hiszszük és tanittyuk az Christus testének 

és vérének az Vr vaczoráiában valo jelen 

létét, nem csak mondás avagy 

költésképpen, hanem igazán és 

valóságossan. Mellyet kétképpen kel 

megh gondolni. 1. Az iegyekre nézue. 2. 

Az véuökre nézue. 

Az mi az elsöre néz, hizzük és tanittyuk 

az Christus testet és vérét igazan az 

kenyerrel és borral, ugy mint szentséges 

jegyekkel, jelen lenni. De miképpen, nem 

valami hely szerént való jelen létellel 

hanem szentseges hasomlitással, Igy 

tudniillik az ighe, mihelyen ki mondatik, 

az szenges fülünkbe jö, ugyan azon 

szempilantásban az jelentetet dologh 

elmenkben szál: és igy az hasomlatosság 

szerént, mely vagyon az Ige, és az által 

jelentetet dolog közöt, mind kettö 

mindgyarást jelen leszen. Szintén igy az 

Vr Vacsorajaban az kenyeret és bort nem 

kel csak magaban ugy mint, csupa 

teremtet állatokat gondolni: hanem ugy 

mint külsö latháto jeleket, mellyeknek 



297 

 

ugymint, czupa teremptet állatokat 

gondolni: hanem, ugymint külsö látható 

ieleket, mellyeknek vagyon valami 

hasonlatosságok az Christus testéhez és 

véréhez. Mely hasonlatosság, mivel hogy, 

ugyan azon szentségnek rendeléséböl 

származik, áll ebben hogy valamikor az 

kenyér és az bor valamely hiv és 

keresztyén embernek kezébe vagy 

száiába vétetik, ugyan-azon 

szempillantásban az Christus teste és 

vére-is azon embernek lelkének ielen 

lészen, s-ez, és nem más az Christusnak 

az szent iegyekkel való ielen léte. 

Második modgya az ielen lételnek lészen 

az vevökre nézve, mert valakik hisznek, 

valósagosan azoknak szüvökben ielen 

vagyon az Christus. De azt kérdik: 

Minémü ez az ielen létel: Azt felelem 

hogy, az minémü az vétel, olyan az ielen 

létel-is. De az vétel illyen: Az Atya Isten 

az Christust aiándékozza és adgya 

nékünk (az velünk tött frigynek 

formáiára nézve) ebben az szentségben 

oly igazán és valóságoson, az miképpen 

soha semmit senki az emberek közzül 

eggyik az másiknak adhat, nem rész 

szerént, avagy darabonként, hanem az 

egész Christust Istent és embert illyen 

modon. 

Az Christusban két egész avagy 

tökélletes természet vagyon. Istenség és 

emberség. Az Istenség minékünk 

állattyára nézve nem adattatik, (mert 

ugy közölhetetlen) hanem czelekedetire 

és hathatoságára nézve, mellyek az 

Istenségtöl az emberségre származtanak. 

De az emberség egészlen, ebben az 

szentségben, nem külömben az lélek, 

mint szintén az test és az vér adattatik. 

Ez-is kétképpen, elöszször adattatik mi-

nékünk az emberség valóságos, 

állattyára nézve: annakutánna érdemére 

és ió téteményére: tudni illik elég tételére 

nézve, mellyel Isten igasságának eleget 

tött. Igy azért az egész emberségh és 

azzal minden io téteményi adattatnak 

minékünk. Az Christusnak ió téteményi 

penig nem mind egy modon közöltetnek 

mi velünk. Mert némellyek azok közzül 

vagyon valámi hasomlatosságok az 

Christus testehez és vérehez. Mely 

hasomlatossagh mivel hogy ugyan azon 

szentsegnek rendeleséböl szarmazik, áll 

ebben, hogy valamikor az kenyer és az 

bor, valamely hü és kerezttyen embernek 

kezeben vagy szaiaban vetetik, ugyan 

azon szempillantásban az Christus teste 

és vére is azon embernek lölkenek jelen 

leszén, s ez és nem más az Christusnak az 

szent jegyékkel való jelen lete. 

 

 

 

Masodik modgya az jelen lételnek leszen 

az vevökre nezve, mert valakik hiznek 

valosagossan, azoknak sziuekben jelen 

vagyon az Christus. De azt kerdik: 

Minemü ez az ielen létel? Azt felelem 

hogy, az minemö az vetel, auagy kezesülés 

olyan az jelen letel-is. Miért? Mert az 

kezesülés auagy vetelböl tehetni ítéletet az 

jelen letelröl-is. De az vétel illyen: Az Atya 

Isten az Christust ajandekozza és adgya 

nékünk (az velünk töt frigynek 

formaiara nézue) ebben az szentségben 

oly igazán és valóságossan, az miképpen 

soha semmit senki az emberek közzül 

eggyik az masiknak adhat, nem rész 

szerént, avagy darabonkent, hanem az 

egész Christust, Istent és embert: illyen 

modon. Az Christusban két egez avagy 

tökelletes termezet vagyon, Istenség és 

emberségh: Az Istenségh minékünk 

allattyara nézve nem adatatik, (mert ugy 

közölhetetlen, hanem cselekédetire és 

hathatoságara nezue, mellyek az 

Istenségröl az emberségre szarmaztanak. 

De az emberségh egézlen ebben az 

szentségben, nem külömben az lelek, 

mint szinten az test, és az vér adattatik. 

Ezis kétkeppen, elöszer adattatik 

minekünk az emberségh valoságos 

állattyara nézue: annakutanna érdemere 

és jo tetemenyere nézve: tudni illik, elégh 

tetelere, mellyel Isten Igasságanak az 

embersegben eléget töt nézve. Igy azért az 

egéz emberség és azzal minden jo 



298 

 

miénké lésznek tulaydonitás által: mely 

tulaydonitás Istennek néminémüképpen 

való munkáia, melyre nézve, az mit az 

Christus mi érettünk czelekedet, szintén 

ugy vészi Isten mint ha mi magunk 

czelekettük vólna. Erre nézve közölte 

velünk az Christusnak szenvedését és az 

ö engedelmességét. Némellyek penig 

hasonlatosságnak czelekedése által lésznek 

miénké: mellyet mivel hogy beszéddel 

senki nyilván valóvá nem tehet, illyen 

példából megh érthetni. Miképpen hogy 

eggyik gyertya az másiktól tüzet vészen, 

és miképpen egy faklya töb fáklyákkal 

közli az ö világát kária nélkül: igy vagyon 

dolga az hivekben lakozo igasságnak-is, 

mely származik az Christusnak 

emberségében lévö igasságnak 

forrásából. Mert az ö tagiainak igasságok 

nem egyéb, hanem az ö igasságának 

gyümölczei, mint szintén hogy az egész 

emberi nemzetnek természet szerént való 

romlása, az mi elsö Atyánknak Adamnak 

vétkének gyümölcze. Es igy nyilván 

valóvá lészen, miképpen adgya nékünk 

Isten az Christust valóságosképpen. 

Eddig eggyezünk az Romai 

Anyaszentegyházzal, az mi néz valósagos 

ielen létére az Christus testének és 

vérének az Vaczorában. 

 

 

 

 

 

 

 

II. Menyiben külömbözünk az Pápitáktol? 

Mondok hogy nem külömbözünk abban, 

hogy ielen nem vólna az Christus teste és 

vére az Vaczorában valoságosképpen, 

hanem czak az ielen lételnek modgyában 

vagyon az külömbözés. Mert noha mi-is 

vallyuk ielen lenni: de ezt az ielen lételt, 

nem testinek, állat és hely szerént 

valónak mondgyuk: hanem lelkinek, 

titkosnak, hüt által czak. Ez ellen penig 

tetemény adattatnak minékünk.”1321 

„…az Christus embersegének jo 

téteménij nem mind egy modon 

köszültetnék mivélünk. Mert nemellyek 

azok közzül mienké léznek tulaidonitás 

által, mely tulaidonitás Istennek 

neminémöképpen valo munkaja, melyre 

nézue, az mit az Christus mi értünk 

cselekedet, szintén ugy nezi Isten mint ha 

mi magunk cselekettük uolna. Erre nezve 

köszelte miuélünk az Christusnak 

szenyuedését és az ö engedelmességét. 

Némellyék penig néminemö bizonyos 

terjesztésnek módja szerént leznek miénke, 

melyet miuel hogy beszeddel senki 

nijluan valouá nem tehet, illyen példabol 

meg érthetni. Miképpen hogy egijk 

gyertya az masiktol tüzet veszen, és 

miképpen egy faklya töb huz faklyakkal 

közli az ö világat karja nélkül, igy vagyon 

dolga az hiuékben lakozo igasságnak-is, 

mely szarmazik az Christusnak 

emberségeben léuö igasságnak 

forrasábol. 

Mert az ö tagjainak igasságok nem egyeb 

hanem az ö igassaganak gyümölcsei: 

mint szinten hogy az egez emberi 

nemzetnek termezét szerént valo 

romlása, az mi elsö atyánknak Adamnak 

vétkenek gyümölcse. Es igy nijlvan 

valoua leszen, mikeppen adgya 

minékünk, Isten az Christust 

valoságosképpen.”1322 „Eddigh 

éggyezünk az Romai 

Anyaszentegyhazzal, az mi néz valoságos 

jelen létére az Christus testenek és 

vérének az Vaczoraban.”1323 

 

„Mondok hogy nem külömbözünk 

abban, hogy jelen nem volna az Christus 

teste és vére az Vaczoraban 

valoságasképpen, hanem czak az jelen 

lételnek modgyaban vagyon az 

külömbözes. Mert noha mijs vallyuk 

ielen lenni: de ezt az jelen lételt, nem 

testinek állat és hely szerént valonak 

mondgyuk: hanem lelkinek, titkosnak, az 

                                                 
1321 Uo., 221–224. 
1322 Uo., 224–225. 
1323 Uo., 226. 



299 

 

az Romai Anyaszentegyház tanittya, és 

óltalmazza az állat szerént való 

változtatást, ugy hogy, az kenyér és az 

bor, az ighe mondás után, Christusnak 

valóságos testévé és vérévé változik, és 

immár azok az iegyek többé nem kenyér 

és bor, hanem valóságos és állat szerént 

való teste és vére Christusnak. Ezt peniglen 

akariák erössiteni. 1. Az Christusnak emez 

mondásával: Hoc est corpus meum. Ez az 

én testem, melyre való feleletet az 

keresztyének meg hallottanak az Vr 

Vaczoráiának derék tudományában, az sz. 

Pál irásának 1. Cor. 11. magyarázattyából. 

2. Ebböl: Ego vobiscum sum usque ad 

consumationem seculi. En világ végezetigh 

veletek vagyok, az mely locussal Pál frater 

Vr napián bizonyit vala. De az ellenben irás 

locus vagyon. Matth. 28. Me non semper 

habebitis vobiscum. En nem mindenkor 

vagyok veletek, mely locusokat szent 

Agoston igen szépen concilial, megh 

eggyesit, mint mayd megh hallod, s-nem-is 

szolgál az ö sententiáioknak. 3. Ezzel az sz. 

Ianos mondásával, holott azt mondgya 

Christus: Caro mea verè est cibus, & 

sangvis meus verè est potus. Az én testem 

valóban étek, és az vérem valóban ital. De 

ved eszedben keresztyén ember immár ez 

locusnak igaz értelmét. Ez egész caput az 

Christusnak lelki eledeléröl szol: Igaz 

hogy az Christus teste valóba étek, és 

vére valóba ital, de lelki étel és ital, 

mellyet nem testi száijal, hanem lelkivel, 

az igaz hüttel kel venni. Ezt akaria azért 

ott az Christus ielenteni, hogy tudni illik, 

ö benne hinni, és enni az ö testét és vérét 

innya, mind egy légyen, mint az ki egész 

Caputot meg olvassa, meg értheti. 

Továbbá, az az Caput nem szól, sem nem 

kel érteni, arról az ételröl, mely az 

szentségben lészen, hanem az közönséges 

ételröl, az szentségen küvül-is. Mert, 

vers. 53. igy szol: Nisi ederitis carnem filij 

hominis, & biberitis sangvinem eius, non 

habebitus vitam. Hogy ha nem eienditek 

az embernek fiának testét, és nem 

ijangyátok az ö vérét, nem lészen életetek 

jegyekre nézve szentseges hasonlatosságh 

által; az vevökre nézve penig hit által czak. 

Ez ellen penig az Romai 

Anyaszentegyház tanittya és oltalmazza 

az alat szerént valo valtoztatast, ugy hogy 

az kenyér és az bor az ige mondas utan, 

Christusnak valoságos testéve es vereve 

változzek, és immár azok az iegyek többe, 

nem kényer sem bor, hanem valoságos és 

állat szerént valo teste, és vére.”1324 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

„Az én testem valoban étek, és az en 

vérem valoban ital. […] Ez egez Caput az 

Christusnak lelki éledeléröl szol: Igaz 

hogy az Christus teste valoban étek, és 

vére valoban ital, de lelki étel és ital, 

mellyet nem szaiál, hanem hittel kel 

vénni. Ezt akaria azért ott az Christus 

jelenteni, hogy tudni illik, ö benne, hinni, 

és énni az ö testet és véret innia, mind egy 

legyen: Touabba, az az Caput nem szol, 

sem nem kel érteni, arrol az ételröl mely 

az szentségben lészen, hanem az 

közönséges ételröl, az szentségen kivülis. 

Mert vers. 53. igy szol: Hogy ha nem 

éiénditek az embernek fianak testet, és 

nem ijandgyátok az ö vérét nem lészen 

életeték magatokban. Mely igéket, 

mellyek az egez Caputnak mint egy szeki 

avagy veleje) ha az szentségben való 

ételröl értünk, senki az emberek közzül 

az Isten fianak el jöuétele elött nem 

üdvözülhet, holot az Christusnak testet 

                                                 
1324 Uo., 226–227. 



300 

 

magatokban. Mely igiket, (mellyek az 

egész Caputnak mint egy széki avagy 

veleie) ha az szentségben való ételröl 

értünk, senki az emberek közzül az Isten 

fiának itiletre való eliövele elött nem 

üdvözülhet: holott az Christusnak testét 

és vérét senki sem észi, sem iszsza, mert 

itt ez világon ninczen, hanem az Attyának 

iobián ül, annakokáért czak hüt által 

lészen hát ielen az hiveknnek szüvökben. 

Azért mondgya hát ö maga az Christus: 

Caro non prodest quiequam, spiritus est qui 

vivificat. Az test semmit sem használ, az 

lélek ki meg elevenit. 

Hogy peniglen az Christus teste és vére állat 

és hely szerént testi fognak és száynak az Vr 

Vaczoráiában ielen ne légyen, se az kenyér 

és az bor az igének reá mondás után 

Christus Iesusnak valóságos testévé és 

vérévé ne változzék mint az Pápisták 

mondgyák, és igy, hogy az ö sententiáiok 

effelöl ne légyen igaz. Hanem az mi 

sententiánk maradgyon helyén, kik azt 

mondgyák, hogy az Christus teste vére ielen 

vagyon az Vr Vaczoráiában, és veszszük, 

eszszük, és iszszuk de nem testi szánkal és 

fogunkal, hanem lelkivel, az az igaz hüttel, 

ugy hogy mint odéb fellyeb is mondok, 

valamely orában az kenyeret és az bort 

veszszük testi száiunkal, azon orában 

hütünket az égben fel emellyük, és 

eggyesülünk ö véle: Igy bizonyittyuk meg. 

I. Mint az Apostoli Credo-is azt bizonyittya, 

hogy az Christus testet vött fel az szüz 

Mariának állattyából, azt-is penig 

egyszer, akkor tudni illik mikor az szent 

lélektöl fogantatot és születtetet. De ez 

nem lehetet, ha az kenyérböl Christus 

teste és az borból Christus vére lészen az 

Vr Vaczoráiában, hanem ha valaki azt 

akarná állatni, hogy az az test vétettetet 

az szüztöl és nem az szüztöl. 

II. Ha az Christusnak teste és vére az 

kenyér és bor alatt vagyon, nem vitettetet 

fel az égben, hanem még mi közöttünk 

vagyon, és igy nem mondhattyuk hogy el 

iö az égböl itilni eleveneket és holtakat. 

Mert az kinek el kel iöni szükség hogy 

és vérét senki sem észi, sem iszsza, mert 

itt ez világon nem leszen, annakokáért 

czak hit által leszen hat jelen az hiveknek 

sziuékben.”1325 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

„…az Christus testet vöt fel az szüz 

Mariának állattyabol, aztis penig 

egyszer, ackor tudni illik mikor az szent 

lelektöl fogantatot, és születtetet. De ez 

nem lehetet ha az kenyerböl Christus 

teste és az borból Christus vére lészen az 

Vr vaczoraiaban; hanem ha valaki azt 

akarna állatni, hogy az az test vétettetet 

az szüztöl és nem az szüztöl és hogy csak 

egyszer terémtetet és nem csak egyszer: 

Thouabba, ha az Christusnak teste és vére 

az kenyer és bor alát vagyon, nem 

vitettetet fel az égben, hanem még mi 

közöttünk vagion, es igy nem 

mondhattyuk hogy el jö az égböl itilni 

                                                 
1325 Uo., 238–239. 



301 

 

távul légyen az: mellyet az Istennek igaz 

Anyaszentegyháza mindenkor vallot. 

Szent Agoston Doctor igy szól: Az 

szegények mindenkor veletek vadnak: én 

penig nem mindenkor vagyok veletek. 

Vegyék ezt-is az iók, de ne legyenek 

szorgalmatosok: mert szól vala az ö 

testének ielen léte felöl. Mert az ö felsége 

gondviselése, megh mondhatatlan, és 

láthatatlan kegyelme szerént, bé 

tellyesedik az mit mondot. Imé én veletek 

vagyok mind világ végezetig. Az test 

szerént penig, mellyet az ige fel vött, &c. 

nem mindenkor vagyok veletek &c. 

Cyrillus Doctor igy szól: El kel hiveknek 

hinniek, hogy noha test szerént távul 

vagyon az Christus: mind azon által 

ereiével mindeneket, s-minketis igazgat, 

és mindenkor azoknak kik ötet szeretik, 

ielen vagyon. Vigilius Martyr-is: Az 

Istennek fia, ki embersége szerént el 

távozot mi töllünk, ezt mondgya: Imé én 

veletek vagyok, &c. Ha velünk vagyon, 

miképpen távozot el? Ha velünk vagyon, 

miképpen mondgya: El iö az üdö, 

mikoron kivánnyátok az embernek 

fiának egy napiát, és nem láthattyátok? 

De velünk-is vagyon, s-ninczen-is. Mert 

az kiket el hagyot, és az kiktöl el távozot 

embersége szerént, nem hadta el azokat 

Istensége szerént. Mert az szolgai forma 

szerént mellyet mi töllünk az éghben vitt, 

távul vagyon töllünk: az Isteni forma 

szerént penig, mely szerént nem távozott 

el mi töllünk, ielen vagyon. 

 

III. Az Pápistáknak értelmek el rontya az 

igaz testnek valóságát, melynek 

tulaydonsága ez, hogy légyen 

hoszszusága, szélessége, és mélysége, ha 

ezek nem lésznek benne, nem igaz test: 

Valamely testben penig ezek meg 

találtatnak, nem lehet egyszer s-mind sok 

helyen, hanem czak egyben: Ezért 

mondgya Aristotleles, &c: Az testnek 

tulaydonsága valamely helyben lenni, 

ugy hogy, akarki-is megh mondhattya 

hol légyen. Annakfelette, az kik az 

eleueneket és holtakat: Mert az kinek el 

kel jöni szükség hogy tavul legyen az, 

mellyet az Istennek igaz Anyasz:égyháza 

mindenkor vallot, szent Agoston Doctor 

igy szol: Az szegenyek mindenkor veletek 

vadnak, en penigh nem mindenkor 

vagyok veletek: Végyek eztis az jok, de ne 

legyenek szorgalmatosok, mert szol vala 

az ö testenek ielen léte felöl: Mert az ö 

felsége gondviselese, meg mondhatatlan 

és lathatatlan kegyelme szerént, be 

tellyesedik az mit mondot: Ime én veletek 

vagyok mind világ végezetigh: Az test 

szerént penigh, mellyet az ighe fel vöt &c. 

nem mindenkor vagyok veletek. Cyrillus 

Doctor igy szol: El kel hiueknek hinniek, 

hog noha test szerént tavul vagyon az 

Christus, mind azon altal ereieuel 

mindeneket s-minketis igazgat, és 

mindenkor azoknak, kik ötet szeretik, 

jelen vagyon. Vigilius Martyris: Az 

Istennek fia, ki embersége szerént el 

tavozot mi tölünk, ezt mondgya: Ime en 

veletek vagyok, &c. Ha velünk vagyon, 

miképpen távozot el? Ha velünk vagyon, 

miképpen mondgya: El iö az üdö, 

mikoron kivannyatok az embernek 

fianak, egy napiát, és nem lathattyatok? 

De velünk-is vagyon, s-nincsenis: Mert az 

kiket el hagyot, és az kiktöl el tavozot 

emberséghe szerént, nem hatta el azokat 

Istensége szerént: Mert az szolgai forma 

szerént mellyet mi tölünk az éghben vit, 

tavul vagyon mi tölünk, az Isteni abrazat 

forma szerént penig, mely szerént nem 

tavozot el mi tölünk, jelen vagyon…”1326 

„II. Bizonságh. Az Papistaknak értelmek 

el rontya az igaz testnek valóságat, 

melynek tulaidonsága ez, hogy harom 

merése legyen, hoszszusága, szelessége, és 

melysége, ha ezek nem léznek benné, nem 

igaz test, valamely testben penig ezek 

meg találtatnak, nem lehet egyszer s’ 

mind sok helyen, hanem csak egyben. 

Ezert mondgya Aristotleles-is: Az testnek 

tulaidonsága valamely helyben lenni ugy 

hogy, akar kijs megh mondhattya hol 

legyen. Annak felötte az kik az Christus 

                                                 
1326 Uo., 227–229. 



302 

 

Christus testét egyszer s-mind sok 

helyben mondgyák lenni, azok nem igaz 

testnek, hanem véghetetlen léleknek 

akariák az ö testét tenni. 

De ök az ö magok oltalmára azt 

mondgyák hogy az Isten mindenható. 

Vgy vagyon, hogy mindenható az Isten. 

De mi itt nem azt kérdgyük mit 

czelekedhetik az Isten, hanem mit akar, 

söt, mivel hogy mindenható, azért 

vadnak némely dolgok mellyeket megh 

nem czelekedhetik, mint magát megh 

tagadni, hazudni. Szent Agoston ezt 

bizonnyittya mikor igy szól: ha 

hazudhatna, ha meg czalattathatnék, ha 

czalhatna, és hamissan czelekedhetnék, 

nem vólna mindenható: azért 

mindenható, mert ezeket nem 

czelekedheti: Másut-is igy szól: 

Bizonyára igazán mondhatik 

mindenhatónak: az ki mind azon által 

megh nem halhat, és meg nem 

czalattathatik. Mindenhatónak 

mondatik, mert az mit akar meg 

czelekedheti, de az mit nem akar nem 

szenvedi: Mely ha ö benne történnék nem 

vólna mindenható. Innen vagyon hogy 

némellyeket nem czelekdhetik, mert 

mindenható. 

IV. Az Vr Vaczoráiában az Christus teste 

vétetik az menyiben meg feszittetet, s-

vére az menyiben az keresztfán ki 

ontatot. De mot az az test magában meg 

düczöittetet, és ninczen abban az 

állapatban az melyben vala az meg 

feszitésben, mert az meg feszitésnek 

czelekedeti régen meg szünt. 

Annakokáért, czak az hüt czelekeszi 

hogy az Christus az menyiben megh 

feszittetet ielen légyen. Továbbá az mely 

vér az keresztfán, az Christus kezéböl, 

lábából, és óldalából ki folyt az földre, 

nem szedettetet fel, nem-is szüksegh volt 

fel szedettetni, sem penigh uijonnan az 

erekben viszszsa nem ment (mert az 

Christus az fel támadás utan, nem 

természet szerént való eletet élt, hanem 

testet egyszers-mind sok helyben 

mondgyák lenni, azok nem igaz testnek, 

hanem véghetetlen léleknek akariák az ö 

testet tenni. 

De ök az ö magok oltalmara azt 

mondgyak hogy az Isten mindenhato. 

Vgy vagyon, hogy mindenhato az Isten. 

De mi itt nem azt kerdgyük mit 

cselekedhetik az Isten, hanem mit akar? 

Söt, mivel hogy mindenhato, azért 

vadnak némelly dolgok mellyeket meg 

nem cselekedhetik, mint magat meg 

tagadni, hazudni…”1327 „Sz: Agoston ezt 

bizonnyittya mikor igy szol. Ha 

hazudhatna, ha meg csalattathatnek, ha 

csalhatna, és hamissan cselekedhetnék, 

nem volna mindenhato, azért 

mindenhato mert ezeket nem 

cselekedheti. Másut-is igy szol: 

Bizonyara igazan mondatik 

mindenhatonak, az ki mind azon altal, 

meg nem halhat, és meg nem 

csalatathatik. Mindenhatonak mondatik, 

mert az mit ákar meg cselekedheti, de az 

mit nem akar nem szenuedi. Mely ha ö 

benne törtennék, nem volna mindenhato. 

Innen vagyon hogy némelyeket nem 

cselekdhetik, mert mindenhato.”1328 

 

IV. Bizonságh. „Az Vr vacsorajában az 

Christus teste vétetik az menyiben megh 

fezittetet s’ vére az menyiben az kerezt 

fan ki ontatot. De mot az az test magaban 

megh dicsöitet, és nintsen abban az 

allapotban az melyben uala az megh 

fezitetesben, mert az meg fezitesnek 

cselekedeti regen megh szünt. 

Annakokaért csak az hüt cselekeszi hogy 

az Christus az menyiben meg fezitetet 

jelen legyen. Touabba az mely vér az 

kéreztfan, az Christus kezeböl, lababol és 

oldalabol ki folyt az földre, nem 

szedettetet fel, nemis szükségh volt fel 

szedettetni, sem penigh vyonan az érekbe 

viszszsa menni (mert az Christus az fel 

tamadas utan nem termezet szerént valo 

életet élt, hanem lelkit) nemis tudgya 

                                                 
1327 Uo., 229–230. 
1328 Uo., 231. 



303 

 

lelkit) nem-is tudgya senki hova és 

miczoda lött abbol az vérböl. Annak 

felette megh sem bizonyithattyák az 

Papisták hogy az kenyérnek és bornak 

formaia és szine alatt hely szerént ielen 

légyen: mi penigh meg bizonyithattyuk 

mondhattyuk-is bizonyoson, s-igazán, 

hogy ötet lélek szerént hit által veszszük: 

mely hitnek tulaydonsága, hogy azokat 

az kik ninczenek valóságossa tégye. 

V. Az régi Anyaszentegyháznak itileti. 

Theodoretus Dialog 5. igy szól: Az ki 

ugymond (tudniillik az Christus) az ö 

természet szerént valo testét buzának és 

kenyérnek nevezte, és ismét magát 

szölötökének, ugyan azon az látható 

iegyeket ö testének és vérének nevezetivel 

illette, nem változtatván el természetit, 

hanem az természethez kegyelemnek 

aiándékát adván. Honnan: az iö ki, hogy 

az iegyek az áldás által nem változnak ell, 

mellyet azon Theodoretus nyilvábban 

meg magyaráz Dial. 2. mikor igy szól: 

Semmiképpen ugy-mond az szentséges 

iegyek az áldás után az ö természeteket el 

nem hadgyák. Mert meg maradnak az ö 

elébbi állapattyokban, formában, és 

ábrázatban, és szintén mint az elöt, ugy 

megh láthatni és illethetni: Gelasius 

Pápa-is igy szól: Bizonyára, ugymond, az 

Christus testének és vérének képe és 

hasonlatossága az szentségeknek 

czelekedetiben tiszteltetik, &c. Ismét: 

Megh maradnak mind azon által az ö 

természetekben tulaydonságokban, &c. 

Lombardus-is igy szól: Ha penig azt 

kérdik: Miczoda ez az változás 

formáiábanné, álattyábanné, avagy 

másképpen lészen? Meg nem 

mondhatom. 

Hogy peniglen még az régi 

Anyaszentegyházban lévö Páterek sem 

vallották az kenyérnek és bornak 

Christus testévé és vérévé való változását, 

sok bizonságokból és okokból megh 

tétzik. Elöszször, mert azoknak 

ideiekben szokás vala, hogy az mi megh 

senki houa és micsoda löt abbol az 

vérböl. Annak felette meg sem 

bizonyithattyak az Papistak hogy az 

kenyernek és bornak formaia és szine 

alat hely szerént jelen legyen: mi penigh 

megh bizonyithattyuk mondhattyuk-is 

bizonyossan s-igazan, hogy ötet lelek 

szerint hit által veszszük: mely hütnek 

tulaydonsága hogy azokat az kik 

nincsenek valoságossa tegye.”1329 

„VII. Bizonyságh. Az régi 

Anyasz:egyhaznak itileti. Theodoretus 

Dialog 5. igy szol: Az ki ugymond (tudni 

illik az Christus) az ö termezet szerént 

valo testet buzanak és kenyernek 

nevezte, es ismet magat szölötökenek 

ugyan azon az lathatao jegyeket ö 

testenek és vérenek nevezetiuel illette, 

nem valtoztatuan el termezetit, hanem az 

termezethez kegyelemnek ayandekat 

aduan: Honnan az jö ki, hogy az jegyek 

az áldas által, nem változnak ell, mellyet 

azon Theodoretus nijluaban meg 

magyaraz Dialog 2. mikor igy szol: 

Semmikepen vgy mond az szentséges 

jegyek az áldas utan, az ö termezetteket 

el nem hadgyák: Mert megh maradnak 

az ö elöbbi allapottyokban, formaban, és 

abrazatban, és szinten mint az elöt, ugy 

megh láthatni és illethetni…”1330 

„…Gelasius Papais igy szól: Bizonyara, 

ugy mond az Christus testenek és 

vérének képe és hasonlatossága az 

szentségeknek cselekedetiben tiszteltetik 

&c. Ismet Meg maradnak mind azon 

által az ö térmezeteknek 

tulaidonságaban &c. Lombardusis igy 

szól: Ha penig azt kérdik: Micsoda ez az 

változas formajabane, auagy másképpen 

leszen? Meg nem mondhatom. Hogy 

peniglen még az régi Anyasz:egyhazban 

léuö Patereket sem vallották az 

kényernek és bornak Christus testeué és 

véreué változasat, sok bizonságokbol és 

okokbol meg tetzik. Elöször. Mert 

azoknak idejekben szokas vala, hogy az 

mi megh maradot az szent jegyekböl az 

                                                 
1329 Uo., 232–233. 
1330 Uo., 235. 



304 

 

maradot az szent iegyekböl az Vr 

Vaczoráiának el végezése után, tüzzel 

égetik vala meg: mellyet nem 

czelekedtenek vólna, ha az kenyeret 

Christus testének, és az bort az ö vérének 

hitték vólna lenni. 2. Constantinapolyban 

illyen szokás vala, hogy ha valami megh 

maradot, az Vr Vaczoráiátol, az 

gyermekek az Scolából hivattattanak, és 

azoknak adattatot hogy el kölczék, mint 

ezt bizonyittya Evagrius lib. 4: histor. 

Ecclesiast. cap. 36. Azok penigh nem 

boczáttatnak vala az Vr asztalához. 

Melyböl meg tetzik hogy abban az 

üdöben, az mely kenyér és bor meg 

maradot, czak ollyanná tartatot mint az 

töb közönséges bor és kenyér. Ha penig 

hitték vólna el változni nem tartották 

vólna ugy. 3. Annakfelette, régen az 

Romai Anyaszentegyházban szokás vala, 

hogy az meg nem szenteltetet kenyér és 

bor, az meg szenteltetet kenyérrel és 

borral elegijttettenek, és ugy 

szenteltetnek vala meg. Nem illenék 

penigh ez hozzá, ha az bor és kenyér 

Christus testévé és vérévé változnék. 4. 

Végezetre, Nicolaus Cabasilas igy szól: 

Minekutánna az Pap az hiveket 

könyörgésével méltoztattya, elméieket fel 

inditotta, gondolattyokat az földtöl el 

vonta, és ezt mondgya: Oda fel emellyük 

szüvünket, és oda fel valókról 

gondolkodgyunk, nem az földiekröl. 

Azok vélle eggyeznek, és azt mondgyák 

hogy ott vagyon az ö szüvök, az hól az mi 

kinczünk, az hól vagyon az Christus az 

Atyának iobián ülvén. Hogy ezt azért el 

végezzük. Mivel hogy néminémü 

valoságos eggyesülés vagyon az Christus 

és az hiveknek szüvök vagy lelkek közöt 

az szentségben, annakokáért, az mi 

tisztünk az, hogy szüvünket az 

Christusban helyheztessük, ötet minden 

erönkböl szeressük, ö benne 

örvendezzünk: annakfelette ötet minden 

ez világhi marhának felett kivánnyunk, 

reménségünket-is egyedül ö benne 

Vr vaczorajanak el végezese utan tüzzel 

egetik vala meg mellyet nem 

cselekedtenek volna ha az kényeret 

Christus testenek és az bort ö vérének 

hitték volna lenni.”1331 „Harmadszor. 

Constantinapolyban illyen szokas vala, 

hogy ha valami meg maradot az Vr 

vacsorajatol, az gyermekek az scholakból 

hiuattattanak, és azoknak adatatot hogy 

el költsek, mint ezt bizonyittya Evagrius 

lib. 4. histor. Ecclesiast. cap. 36. Azok 

penigh nem bocsatatnak vala az VR 

asztalahoz. Melyböl meg teczik hogy 

abban az üdöben, az mely kenyér vagy 

bor megh maradot csak ollyanná tartatot 

mint az töb közönséges bor és kenyer. Ha 

penigh hittek volna el valtozni nem 

tartották volna ugy. 4. Annak felette 

regen az Romai Anyaszentegyházban 

szokas vala, hogy az megh nem 

szenteltetöt kenyér és bor, az meg 

szenteltetet kenyerrel és borral 

elegyelitettenek, és ugy szenteltetnek vala 

megh. Nem illenek penig ez hozza, ha az 

bor és kenyér Christus testevé és véreué 

valtoznek. 5. Végezetre Nicolaus 

Cabasilas igy szol: Minek utanna az Pap 

az hiuéket könyörgéssel meltoztatta, 

elmejeket fel inditotta, gondolattyokat az 

földtöl el vonta, és ezt mondgya: Oda fel 

emellyük szivünket, az oda fel valókról 

gondolkodgyunk, nem az földiekröl: 

Azok véle egyeznek, és azt mondgyák 

hogy ott vagyon az ö szivök, áhól az mi 

kéncsünk, áhol vagyon az Christus az 

Atyanak jobián ülvén.”1332 „Hogy ezt 

azértel vegezzük, miuel hogy néminemö 

valoságos égyeséles vagyon az Christus és 

az hiuéknek sziuek, vagy lelkek közöt az 

szentségben, annakokáért az mi tiztünk 

az, hogy szivünket az Christusban 

helyheztessük, ötet minden érönkböl 

szeressük ö benne örvendezzünk, annak 

feletté ötet minden ez vilagi marhank 

felet kiuannyuk, reménségünketis 

egyedül ö benne vessük: Végezetre noha 

migh ez földön vagyunk nyajáskodasunk 

                                                 
1331 Uo., 235–236. 
1332 Uo., 236–237. 



305 

 

vessük. Végezetre, noha még ez földön 

vagyunk, nyáiaskodásunk mind azon 

által az égben légyen: Mert igy lészen az 

Christus valóságoson és igazán ielen, 

mely ielen lételt commendált minékünk 

az régi Anyaszentegyház. Mert az régiek 

minden áldozatokban, mint most-is az 

Pápistáknal az Misében, az Pap illyen 

módon szólittya vala meg az népet: 

Sursum corda, az az, szüvetek oda fel 

légyen: kire az nép igy felel vala: 

Habemus ad Dominum, az az: Az mi 

szüvünk az Vrra vagyon. Mellyel 

intettetnek vala arról, hogy az ö szüvök 

és hütök az Christusban, ki az Atyának 

iobián és égben ül, helyheztetvén vólna. 

Ez azért az mit szent Agoston mond: Ha 

azért igazán, ha hiven, ha buzgosággal, 

ha szentöl, ha kegyesen az Christusnak 

menyben menetelét szentellyük, 

mennyünk fel ö vélle, és szüvünk oda fel 

légyen. Másut-is azt mondgya, hogy 

azok, kik az Christussal fel támadtanak, 

hüttel és reménséggel, el hivattattanak az 

ö nagy asztalához, az éghben lévö 

asztalhoz, az Angyaloknak asztalához, 

holott ö maga az Christus az kenyér: 

Kinek sz. Attyával, sz. Lelkével, légyen 

düczösség, tisztesség, birodalom, most és 

mind örökké, Amen. 

mind azon által az éghben legyen: Mert 

igy lészen az Christus valoságossan és 

igazan jelen, mely jelen letelt 

commendalt minekünk az réghi 

Anyasz:egyhaz. Mert az régiéknek 

minden aldozattyokban, mint mostis az 

papistak az Miseben, az Pap ilyen modon 

szolittya vala meg az népet. Sursum 

corda, az az, sziuötek oda fel legyen. Kire 

az nép igy felel vala. Habemus ad 

Dominum, az az, az mi szivünk az Vrra 

vagyon. Mellyel intettetnek vala, az kik az 

Vr aztalahoz jarulnak és vallast tesznek vala 

arrol, hogy az ö sziuek és hitök az 

Christusban, ki az Attyának jobián és 

éghben üll, helyheztetuén volna. Ez azért 

az mit sz: Agoston mond: Ha azért 

igazán, ha hiuént, ha buzgosággal, ha 

szentül ha kegyessen az Christusnak 

menyben menetelet szentéllyük, 

menyünk fel ö vele, és szivünk oda fel 

legyen. Másutis azt mondgya, hogy azok, 

kik az Christussal fel tamadtanak, hittel 

és remenségel el hiuáttattanak az ö nagy 

aztalahoz, az égben valo asztalhoz, az 

Angyaloknak asztalához, holot ö maga az 

Christus az kenyér.”1333 

  

                                                 
1333 Uo., 242–244. 



306 

 

SUMMARY 

My research focused on the link between anti-Jesuitism and Reformed identity formation in 

the seventeenth-century Upper-Hungary. In my dissertation I examined how anti-Jesuit 

argumentation can be discovered in different texts, and how anti-Jesuitism as a phenomenon 

could play a decisive role in the formation of Reformed identity. Since the expansion of the 

Jesuits was extremely succesful in the seventeenth-century Upper-Hungary, my chosen 

printings connected to Nagyszombat, Ungvár, Kassa and Sárospatak. 

As these four settlements are particularly important from the perspective of 

Hungarian early modern confessionalization, in my research I tried to point out certain stages 

of the Reformed identity formation through the overview of the confessional tensions 

between Jesuits and Protestants in these cities and, of course, the textual and rhetorical 

analysis of the chosen printings. Analysing four texts (Fides Iesv et Iesvitarvm, Catholicvs 

reformatvs, Az papistak közöt es mi közöttünk…, Felelet) connected to Ungvár and translated 

or written by János Kecskeméti C., I primarily emphasised Kecskeméti C.’s theological anti-

Jesuitism. I supposed that János Kecskeméti C.’s anti-Jesuitism was mainly linked to Ungvár 

and his pastoral activity between 1617 and 1620. As the first pastor of Ungvár Kecskeméti 

C. could probably play an important role in the life of the local Reformed Community. Péter 

Alvinczi’s Defensio did not attack the Society of Jesus on the base of theological arguments, 

as János Kecskeméti C. did, but political ones. The clear intention of Péter Alvinczi’s 

political anti-Jesuitism was to create a negative image of the politically active Jesuits; 

primarily at the service of emotional arousal. In my text analysis of Alvinczi’s Defensio I 

mainly tried to shed light on the state of so-called Adelskonfessionalisierung at the beginning 

of the 17th century in Upper-Hungary. The satirical anti-Jesuit argumentation as a way of 

discrediting Jesuits with the help of negative emotions and laughter, is represented by two 

editions in my dissertation. Both of them (Jesvita paterek titkai, Egy veres tromfosdi) 

presumably can be linked to István Czeglédi P., Reformed pastor of Kassa at the second half 

of the 17th century. Satirical modality sent by Jesvita paterek titkai and Egy veres tromfosdi 

could play an important role to make the general public aware of the dangers of Jesuit 

education, missions and also political activity of the Society of Jesus. Compared with the 

1610s and 1620s, the confessional structure of the general public and the position of the 

Jesuits in Upper-Hungary underwent serious transformations in the 1650s and 1560s. Based 

on these facts, I assumed that anti-Jesuitism as an integral part of Hungarian Reformed 

identity had a decisive impact on the process of Hungarian Reformed confessionalization.    


	Bevezetés
	1. Vizsgálati keretek
	1.1. A nemzetközi jezsuitaellenes argumentálás főbb irányai
	1.2. A magyar kora újkori konfesszionalizáció irodalomtörténeti nézőpontja
	1.3. Jezsuitaellenesség és magyar református konfesszionalizáció metszéspontjai
	1.3.1. Nagyszombat/Ungvár (1615), Kassa (1657) és Sárospatak (1663)


	2. Kecskeméti C. János teológiai jezsuitaellenessége
	2.1. Kecskeméti C. János ungvári jezsuitaellenes szövegegyüttese
	2.1.1. Egy jezsuitaellenes iratfordítás: Fides Iesv et Iesvitarvm
	2.1.1.1. A magyar fordítás 1610-es latin forrása a konfesszionalizáció szolgálatában

	2.1.2. Az Az papistak közöt es mi közöttünk… című polemikus prédikációk
	2.1.2.1. A kötet kettős tagolása, konfesszionalizációs vetületei
	2.1.2.2. Az „igaz vallású keresztyén” csoporttudatának kialakítása
	2.1.2.3. Antikrisztológia, egzegézis és református identitásképzés

	2.1.3. Catholicvs reformatvs-fordítás és Felelet Pázmány Péternek
	2.1.3.1. A Catholicvs reformatvs vitamódszere
	2.1.3.2. A Felelet mint a pázmányi egzegézis kritikája


	2.2. Az ungvári szövegegyüttest megképző jellegzetességek
	2.2.1. Szövegátemelések
	2.2.1.1. Egy extrém példa: a hetedik úrvacsora-prédikáció

	2.2.2. Az iratok jezsuitaellenességének apokaliptikus kontextusa


	3. Alvinczi Péter Defensiójának politikai jezsuitaellenessége
	3.1. A Defensióban közvetített jezsuita kép
	3.1.1. A hazugság mint primér jezsuitaellenes argumentum
	3.1.1.1. Kazuisztika, ekvivokáció, mentális rezerváció és „valószínű”
	3.1.1.2. Hazug testből hazug szó: az állatok szerepe a Defensióban


	3.2. A Defensio egyik latin forrása: Aphorismi doctrinae iesvitarvm
	3.2.1. Az 1608-as regensburgi birodalmi gyűlés jelentősége
	3.2.2. A nyomtatvány részletei és a konfesszionalizáció vélhető nyomai a Defensióban


	4. Egy szatirikus jezsuitaellenes irat: Jesvita paterek titkai
	4.1. A Jesvita paterek titkai latin forrásának szerzőségi kérdései
	4.2. Javaslat a Jesvita paterek titkai ismeretlen magyar fordítójának személyére
	4.2.1. A fordítás helyszíne: Várad vagy Kassa?
	4.2.2. Czeglédi P. István mint fordító?

	4.3. Jesvita paterek titkai, a szatirikus dialógus
	4.3.1. Egy lehetséges kora újkori minta: Satyre Ménippée
	4.3.1.1. Szatíra, menipposzi szatíra meghatározása és jezsuiták a kiadványban

	4.3.2. A szatíra működtetése a Jesvita paterek titkaiban
	4.3.2.1. Paretextusok és szatíra – címlapok tanulsága
	4.3.2.2. A dialógus alaphelyzete
	4.3.2.3. A hagiográfia szatírája: „kétfelé sántikáló” Ignác, variációk az „ab igne”-témára
	4.3.2.4. A kiadvány jezsuitaellenes argumentumai


	4.4. A Jesvita paterek titkai feltételezett konfesszionalizációs hatása

	5. Pár apró észrevétel Czeglédi P. István Egy veres tromfosdijához
	5.1. Egy megjegyzés a nyomtatvány szerkezetéről
	5.2. Egy lehetséges latin forrás: Jubileum, sive speculum iesuiticum


	Összegzés
	Felhasznált irodalom
	Mellékletek
	Summary

